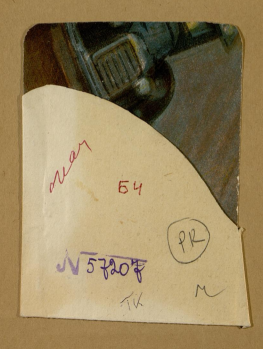
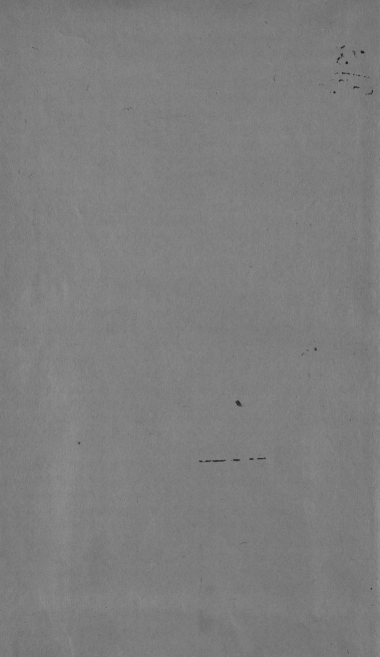


Kalanot Ranot







78 <u>A. H.</u>

А. Н. Стровъ. 21. ADI 1808

52122

# RPHTHYECKIA CTATEN

C

stant.

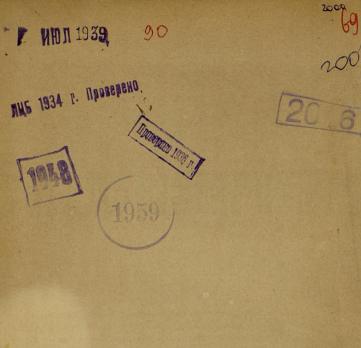
ТОМЪ ЧЕТВЕРТЫЙ

(1864-1871 rr.)



С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

Типографія Главнаго Управленія Уд $\pm$ лов $\pm$ , Моховая, N 40. 1 8 9 5.





### "Фаустъ" опера Гуно,

на петербургской итальянской сценв \*).

Après l'esprit de discernement, ce qu'il y a de plus rare au monde ce sont des diamants et les perles.

\*\*Labrujère.\*\*

еликая драматическая поэма великаго Гёте великое множество разъ была избираема сюжетомъ для музыкальныхъ произведеній, не смотря на положительную немузыкальность главной идеи Гётева Фауста. Глубокость и разнообразіе драматическихъ задачъ, щедро разсыпанныхъ въ твореніи Гёте, въ свою очередь воспользовавшагося богатыми матеріалами нѣмецкой легенды о чернокнижникъ Фаустъ, —привлекала фантазію почти всѣхъ знамени-

тыхъ музыкантовъ гётевскаго и послѣ-гётевскаго времени. Увѣряють, что и великій современникъ Гёте, Ветховенъ задумываль симфоническую музыку на сюжеть «Фауста».—Если же этому извѣстію, сообщаемому Бетховенскими біографами и не давать еще полной вѣры, и съ другой стороны—вовсе не считать чѣмъ-нибудь дѣльнымъ безчисленныхъ музыкъ къ Фаусту, сфабрикованныхъ по мѣрѣ надобности дюжинными капельмейстерами, все же свидѣтельствомъ сильнаго вліянія Гётева созданія на музыкантовъ-мыслителей поздывійшаго періода останутся партитуры: Берліоза—la Damnation de Faust, légende dramatique,—Вагнера: Eine Faust-Ouvertüre,—Листа: Faust,—симфонія въ трехъ частяхъ (Фаустъ самъ—Гретхенъ—Мефистофель),—Пумана: Faust-Musik, (оеиvге розthum: омузыкаленные отрывки и цѣлыя сцены изъ вервой и изъ второй части Гётевой поэмы). Положительно лучшее изъ всего этого—колоссальное въ размахѣ, симфоническое вдохновеніе Вагнера на нѣсколько строкъ изъ отвѣта фауста Мефистофелю, въ одной изъ первыхъ сценъ поэмы. Шуманова музыка, при всѣхъ красотахъ, произведеніе неудачное;—

<sup>\*)</sup> Якорь, 1864, №№ 2 и 3.

симфонія Листа еще подъ сомпюніємъ, какъ все его «творчество», —Берліозъ, какъ французь, уцібнился за внібнініе эффекты, на которыхъ могь бы дать разгуляться своему гигантскому оркестровому таланту и, какъ французь, конечно, ушель совсьмъ въ сторону отъ великихъ психологическихъ картинъ германскаго поэта, исказивъ даже и самую легенду своимъ безтолковымъ текстомъ.

Но и берліозово произведеніе, не смотря на свою нескладность въ общемъ, разрозненность и дикую пестроту музыкальныхъ картинъ, все еще обращается съ главной задачей, т. е. съ характерами Фауста, Маргариты и Мефистофеля довольно чество, а потому и не можеть быть отнесено къ «профанаціямъ» знаменитой поэмы «Фаусть».

Кстати о профанаціяхъ! Покушенія сдівлать изъ фауста сюжеть даже для балета (!) могли-бы явиться удачными, еслибь какъ можно ближе держались «сатирической» программы балета, геніально набросанной Гейнрихомъ Гейне: Faust, еіп Тапz-роет. Въ озлобленіи своемъ противъ тупаго идолопоклонства передъ Гёте, въ озлобленіи и противъ непозволительно-плоскихъ, мишурныхъ эффектовъ, на которыхъ зиждется искусство (!) намъ современной хореографіи, Гейне создаль нічто крайне занимательное и, въ своемъ «проническомъ» родіт — образцовое. Его балетная программа такъ богата фантазіей, что непсполнима только съ той стороны, главнічше, что такой балетъ требуеть геніальной балетной музыки, — а высоко-даровитый музыканть не станетъ тратить ни силь, ни времени на громадную партитуру, которая, въ сущности, должна остаться не боліте, какъ широко задуманной — шуткой.

Другіе же балеты изъ Фауста—не по Гейневской программ'в, должны быть отнесены къ самымъ постыднымъ профанаціямъ серьезн'єйшаго изъ сюжетовъ. Докторъ Фаусть—танцующій! Гретхенъ въ коротенькой балетной юбочк'в съ кринолиномъ!...

Фаусть, Гретхень и Мефистофель въ раз de trois съ пируэтами, battements et entrechats!...

Почему-жь тогда не сдѣлать еще балетовъ изъ Короля Лира, изъ Макбета и Гамлета?! Право, очень милыя канвы для гг. балетмейстеровъ. Обратимся снова къ дѣлу.

Всё музыки къ «Фаусту» или на «Фауста», о которыхъ мы только что говорили, или вовсе не имѣють въ виду «сцену», театральное представленіе, т. е.—остаются чисто симфоническими—для концертной залы, или сопровождають только представленіе самой драмы (какъ Бетховснова музыка къ Эгмонту, Мендельсонова въ Шекспировой пьесѣ: «Сонъ въ лѣтнюю ночь»). Взглянемъ теперь можетъ ли Гётева драма быть осуществлена на сценѣ оперной?

При выборѣ задачи для *музыкальной драмы*, какъ мы ее теперь понимать должны (послѣ Вагнера), что должно быть на первомъ планѣ? Слѣдующій вопросъ: принадлежитъ-ли психическая жизнь главныхъ дѣйствующихъ лицъ къ той области драматическихъ движеній, которыя могутъ найти для себя пол-

ное удовлетворительное выраженіе въ мір'в музыкальныхъ звуковъ въ соединеніи съ р'вчью, или иначе: могутъ ли главные моменты драмы быть выражены *пъніемъ*, т. е. голосомъ души въ ея *страстныхъ* порывахъ? Если н'втъ, то драма положительно не музыкальна (какъ напр. Шекспировы — Ричардъ III, Макбетъ).

Изъ главныхъ трехъ дъятелей въ первой части Гётевой поэмы, вполнъ музыкально только одно лицо—Гретменг. Все, что она говоритъ сама съ собой или съ другими—богатая канва для музыки. Тутъ вездъ—душа, волнуемая, колеблемая чисто-женственными эффектами вездъ—слъдовательно, пъніе болъе или менте неное.

Самъ Фаусть въ сценахъ съ Гретхенъ, «большею частью» лицо музыкальное. Въ немъ тогда говорить влюбленность, страсть—звучать энергические порывы сильной и сильно-взволнованной души. - Въ большей части монологовъ и въ сценахъ съ Вагнеромъ, съ народомъ и въ сценахъ съ Мефистофелемъ, докторъ Фаустъ философствуетъ, разсуждаетъ, размышляетъ (даже иногда и съ Гретхенъ) следовательно пъть ему не подобаеть-до лирическаго строя души, до певучести Фаустъ доходить только въ очень редкихъ случаяхъ и не иначе какъ чрезъ философствованіе, чрезъ умствованіе, для музыки недоступное, какъ ей недоступна, въ смысле сценическомъ, - неудовлетворенная жажда познаній. (Стремленія Фаустовой души, вічныя сомнівнія, которыми она страдаетъ, могутъ до извъстной степени найти себъ выражение въ симфоническихъ, неопределенных взмахахъ музыкальныхъ силъ. Но пинію на сцени туть нечего делать. Въ общемъ результате - Фаустъ значить остается лицомъ более немузыкальнымъ-нежели музыкальнымъ). Третье лицо, т. е. Мефистофеля, могъ бы съ усивхомъ положить на музыку только одинъ композиторъ, именно тотъ, который призналъ необходимымъ омузыкалить самыя «злыя» изъ басенъ Крылова. Гётевъ Мефистофель, великоленнейшее создание «мысли», но эта мысль-отрицание всего, насм'вшка надо встьмо, и насм'вшка, сатира-холодная, безстрастная.

Ich bin der Geist der stets verneint.

Актеръ, который, играя Мефистофеля, придаваль бы его рѣчамъ оттѣнокъ злобы, сердитости въ смыслѣ человъческой злобы, человъческой сердитости, т. е. нервнаго «раздраженія»—доказаль бы только, что онъ ни на волось не поняль Гётевскаго дывола, самого ироническаго, холоднаго и равнодушнаго изъ всѣхъ демоновъ, очерченныхъ поэтами. Байроновъ Луциферъ (въ Каинѣ), Лермонтовскій «Демонъ», во многомъ почти люди, доведенные до гигантскихъ образовъ. Гётевскій дьяволь только негативъ человѣческой психологіи. Скажите на милость: что же туть музыкѣ то дѣлать? музыкѣ то, съ ея вѣчною искренностью чувства, съ ея незлобливостью, которая коснувшись даже до злодѣевъ или озаряеть ихъ своею величавостью, грандіозностью титаническою—или набрасываетъ на нихъ оттѣнокъ юмора, всетаки нѣсколько смягчающій типическую злобу ихъ 'драматическаго проявленія. Существенно злые харак-

теры, какъ въ Шекспиръ Яго,— въ музыкъ выйдуть или блъдны и слабы, или—каррикатурно - смъшны результаты Шекспиромъ вовсе не желаемые. Даже «Вурмъ» и «президенть» въ Шиллеровой «Каbale und Liebe» лица положительно не музыкальныя. Точно также, напримъръ, «Кабаниха» въ Грозъ или «Приживалка» въ Воспитанницъ.—Какъ же музыкъ взяться за Гетева Мефистофеля, который въдь не добродушнъе же, нежели Яго или Вурмъ. Съ какой стороны музыка можетъ подойти къ этому безстрастному, типически-безличному демону, который и говорить то долженъ беззвучно, а не то, чтобы пъть?! Припомните, что въ оперъ, неимъющей претензіи ни на Шекспировскую глубину, ни на размахъ Шиллеровской поэзіи, но задуманной просто и върно, а потому поэтически—я говорю о «Фрейшюцъ» Вебера: дьяволъ Саміель вовсе не поетъ, даже и речитативомъ. Нъсколько словъ, которыя онъ произноситъ, такъ и остаются отрывочными словами съ сопровожденіемъ глухихъ аккордовъ въ оркестръ. Это—настоящее дъло, инстинктивно понятое художникомъ высоко даровитымъ.

И такъ, изъ трехъ главныхъ лицъ драмы, на одно музыкальное лицо приходится одно полу-музыкальное и одно анти-музыкальное. Соединеніе для музыкальной драмы невозможное. Перейдемъ къ экспозиціи драмы, т. е. къ расположенію ея главныхъ сценъ и увидимъ, что невозможность ея омузыкальное пицо—вовсе не самостоятельно, интересно только по отношенію къ двумъ другимъ, а не само по себѣ. Фауста и Мефистофеля можно себѣ представить и безъ Гретхенъ. (Являются-же они такъ во 2-й части поэмы).—Напротивъ того Гретхенъ немыслима для насъ иной, какъ жертвою страстности Фауста, подъ вліяніемъ и при пособіи Мефистофеля. Отдѣлить всѣ сцены Гретхенъ и сдѣлать изъ нихъ особую пьесу нетъ никакой возможности. По всѣмъ этимъ доводамъ, Гётевъ «Фаустъ» для музыкальной драмы въ серьезномъ, истинномъ смыслѣ слова,—не годится. Остается одно—внѣшняя оболочка Гётевой драмы, «la mise en scène» его мысли.

И воть именно съ этой то стороны, съ енъшней—Гётевъ «Фаусть» заключаеть въ себъ цѣлую бездну «соблазна» для композитора.—Чего, чего туть нѣть! Философъ-мечтатель въ мрачныхъ думахъ собирается выпить чащу съ ядомъ—вдругъ звонъ колоколовъ къ заутрени Свѣтлаго Воскресенья,—дѣтскія воспоминанья взяли верхъ надъ рефлексіей—философъ примирлется съ жизнію. (Безъ отношенія къ предъидущему и послѣдующему—моменть для музыки превосходный). Далѣе: народное гульбище передъ городскими воротами; горожане, солдаты, чернь, пляски.—Далѣе: сцены вызыванья демоновъ,—сцена съ вѣдьмою,—кутежъ въ Ауербаховскомъ погребкѣ съ юмористическими пѣснями и ораньемъ во все горло (раздолье для комической музыки, которымъ «отчасти» воспользовался Берліозъ).

Bcn сцены, гдѣ участвуеть Гретхенъ, такъ и просятся подъ музыку, по музыкальности самого лица. Сцена дуэли съ Валентиномъ, смерть его, шумъ

сосѣдей и т. д.—готовый финаль акта! Сцена въ церкви—верхъ музыкальносценическаго драматизма. Шабашъ вѣдьмъ на Брокенѣ—раздолье для всѣхъ возможныхъ музыкальныхъ и фантасмагорическихъ эффектовъ (которыми еще никто не воспользовался какъ слѣдуетъ). Наконецъ— послѣдняя сцена въ тюрьмѣ, готовый текстъ для дуэта, съ участіемъ Мефистофеля—въ оркестровыхъ силахъ.

Поле-въ самомъ дёлё слишкомъ заманчивое!

Чтобы отказаться отъ этихъ соблазновъ, чтобы понять, что при этихъ частностяхъ, хотя бы удавшихся какъ нельзя лучше, общаго-то всетаки не получится... за немузыкальностью главной идеи, - чтобы понять все это - говорю-надо конечно несколько по серьезнее смотреть на искусство, нежели какъ смотрятъ на него французскіе оперныхъ дълъ мастера. Воть отчего и вышло, что въ то время, какъ ни одинъ изъ нёмецкихъ композиторовъ не решился перекостюмировать Гётева Фауста въ «оперу» (хотя у многихъ страшно руки чесались къ этому дёлу) нёкіе французики ММ. Michel Carrot et Barbier, безъ дальнейшей церемоніи, въ 1859 году изъ Гётевой драмы, съ подмѣсью галиматьи собственнаго изобрѣтенія, скропали француз ское оперное «либретто» на пользу небольшой сцены Théatre lyrique, и компониста Charles Gounod, потерпъвшаго крушение съ нъсколькими прежними операми. Замічательно, что въ ті времена этоть Гуно насилу избавился отъ начатаго противъ него иска за профанацію Мольера. Гуно передвлаль въ оперу Мольерову комедію: «Le Médecin malgré lui» и французы, фанатическіе идолопоклонники передъ героями своей литературы, особенно передъ великими писателями великаго въка-чрезвычайно сконфужены были такою «дерзостью» музыканта. (Какъ будто это впервые случилось! Въ оперъ, и притомъ по нескольку разъ, переделывались трагедіи Рассина, Корнеля п Вольтера. Моцартова «Женитьба Фигаро» и Россиніевъ «Севильскій Цирюльникъ» тоже не должны ли считаться профанаціями «великаго» Бомарше?!) Напротивъ того теперь, виновный въ величайшемъ посрамлении геніальнопоэтическаго сюжета германскаго, Гуно именно отъ германцевъ-то пользуется за это посрамление почетомъ и славою, какъ будто за глубоко-художественное произведеніе! Или ужь уваженіе и любовь немцевъ къ своему «Фаусту» (Гетевскому) такъ безгранично-велики, что даже слабый намекъ на эту драму, вившнее, обезьянское подражание ей уже имъють для ивмцевъ-обаятельную силу? Успахъ оперы Гуно въ Парижа и Лондона объяснить не трудно. Во первыхъ-успъхъ этотъ между французами и англичанами вовсе не особенно-громаденъ. Это далеко еще не Мейерберовскій успахъ. Во вторыхъдля французовъ и англичанъ сюжетъ Гётевой драмы-дѣло интересное, но... чужое. Образы Фауста, Гретхенъ и Мефистофеля во Франціи и въ Англіи вовсе не сростались съ воображеніемъ и памятью всёхъ людей, читающихъ книги и посещающихъ театры. Между немцами-напротивъ-почти каждая строка Гётева Фауста (изъ 1-й его части) воила въ пословицу въ томъ родѣ какъ у насъ, напримъръ, стихи изъ «Горе отъ ума» или изъ басенъ Крылова. Картинамъ, иллюстраціямъ на сюжеты изъ Фауста — счету нътъ! Все это вполвъ сроднилосъ съ народомъ, по крайней мъръ съ образованными его слоями.

Посмотримъ-же теперь по строже, чему именно рукоплещуть просвъщенные германцы въ пресловутой оперѣ monsieur Гуно?

Въ нашъ вѣкъ, музыкантъ, созидающій громадную партитуру на совершенно-плохое либретто, уже *этимъ самымъ фактомъ* навлекаетъ на себя сильное подозрѣніе въ отсутствіи вкуса, критическаго смысла, а слѣдовательно, и истиннаго таланта.

Мы видѣли, что хорошую музыкальную драму изъ Гётевой прамы «Фаусть»—создать невозможно. Зачѣмъ-же тратить свои силы на канву нехорошую, безъ-идейную въ общемъ, результатномъ значеніи?—Такъ должно заключать еще не ознакомившись съ кропаньемъ гг. Карро и Барбье. Знакомство-же это—еще не касаясь музыки,—заставить ужаснуться передъ безъкусіемъ Гунò, сочинявшаго музыку на такую безцвѣтную, безхарактерную чепуху!—Впутреннее содержаніе Гётевой драмы, душевный міръ дѣйствующихъ въ ней лицъ, очарованіе мысли и чувства—гдѣ это все?—всего этого въ жалкомъ французскомъ либретто и въ поминѣ не осталось! Остались не лица, а куклы съ ярлычками на лбу: Фаустъ, Гретхенъ, Мефистофель, Валентинъ, Марта, Вагнеръ, да еще въ добавокъ какой-то сантиментальный студентикъ (съ женскимъ голосомъ) влюбленный въ Гретхенъ и носящій имя... Зибеля, лысаго кутилы въ Ауербаховскомъ погребкъ! Искаженіе драмы въ самомъ расположеніи сценъ доходитъ до крайнихъ предѣловъ безтолковости и нескладицы.

Не зная наизусть драмы Гёте, догадаться невозможно, объ чемъ плачеть и воздыхаетъ Гретхенъ въ сценъ на паперти церковной? Невозможно придумать резона ни для сцены на Блосбергь чисто балетной и вполнъ безсмысленной, ни для сцены въ тюрьмъ, куда Гретхенъ попала Богъ въсть за что.—Зная-же Гётеву драму, соепетно станетъ тратить хоть секунду времени на прочтеніе такого либретто, которое—для пародіи на Фауста—слишкомъ вяло и скучно,—а за вещь «серьезную» ни въ какомъ случав принято быть не можетъ. Да въ балеть Фаусть, соч. Перро, несравненно больше и толковости и сходства съ Гётевымъ Фаустомъ. Перейдемъ къ музыкъ.

Опера Гуно пользуется европейскою изв'ястностью; дается съ усп'яхомъ во Франціи, въ Англіи, въ Германіи, даже въ Италіи. Очень естественно, что будеть пользоваться большимъ усп'яхомъ и у насъ, въ такъ называемомъ большомъ св'ять.

Найдутся (и нашлись уже!) досужіе фельетонисты, которые вмінять себі въ обязанності восхищаться туть каждою сценою, каждою ноткою—войдуть въ пасось и, чтобы показать, что и мы тоже моль слідуемь за прогрессомъ въ искусстві, отънщуть въ этой опері и новизну направленія (!), и

родственность Вагнеру, съ большей, конечно, доступностью мелодическаго стиля, и глубокость драматизма, и прелесть вокальных и симфоническихъ эффектовъ-однимъ словомъ всф возможныя красоты и совершенства мысли, рисунка и колорита. Хвалить — хваленое, восхищаться съ чужого голоса самое легкое дело въ свете. Жаль только, что на поверку окажется нечто не совсемь лестное для техь, кто взгромоздиль эту оперу на такой высокій пьедесталь. Музыка Гуно вполит отвычаеть... не гётевой драмв, а той постыдной либретной стряпив, на которую написана. Туть вездв неудачная претензія на что-то въ родь мысли, что-то въ родь рисунка мелодическаго, что-то въ ролв контрапунктной фактуры и инструментальныхъ эффектовъ. Въ результать -- ложь, безцвытность и... невыносимая скука, самая върная печать положительной бездарности. Композиторское дарованіе, неподавленное пошлостью итальянской рутины, всегда высказывается самобытностью, оригинальнымъ поворотомъ мелодіи. Опера Гунд, конечно, не принадлежить къ итальянскимъ, но въ ней нътъ ни одной фразы оригинально-мелодической. У Вагнера и у Шумана, для слуха, привыкшаго къ итальянизмамъ, мелодія кажется черезъ-чуръ скрытою, черезъ-чуръ загнанною въ оркестръ и затемненною сложностью гармонической ткани. Въ «soi-disant» музыкъ г. Гуно, мелодія часто очень нахально обнажена отъ гармоническихъ покрововъ, но такъ тоща, такъ суха и ветха, что на образованный слухъ-производить впечатленіе отвратительное. Въ большинстве случаевъ, Гунд обходится безъ мелодіи вовсе, ни мало не заботясь, впрочемъ, вознаградить ея отсутствіе интересомъ гармоніи или инструментовки. Тамъ-же, гдв авторъ позаботился о мелодичности фразы, особенно въ ея окончаніи, становится только досадно зачёмъ онъ заботится! Ужь лучше-бы и эти избитыя мелодическія формулы потонули въ безбрежномъ мор'в скучнъйшей мелопен, въ сравнении съ которой какая нибудь «Лукреція Борджіа» Доницетти-манна небесная!

И такое-то исчадіе драматико-музыкальной претензіи бездарнаго француза прив'єтствуется въ Германіи, какъ будто что-нибудь д'єльное! Німцы даже не вопіють противь профанаціи великаго г'єтевскаго созданія. «Фаусть» г. Гуно съ торжествомъ обходить всі германскія сцены и во многихъ слояхъ публики затм'єваеть собой высоко-честныя и со всіхъ сторонъ художественныя проязведенія Рихарда Вагнера!.. Грустно становится при мысли, какъ медленно прививается людямъ всякое новое, разумное направленіе въ наукъ, въ искусствъ, въ цивилизаціи! Около пятнадцати л'єтъ уже какъ Германія ознакомлена съ новымъ поворотомъ, который придалъ д'єльной оперѣ — Вагнеръ, не столько своими умозрѣніями въ изданныхъ имъ брошюрахъ, сколько на самомъ д'єлѣ, наглядными, поб'єдоносными фактами въ созданныхъ имъ музыкальныхъ драмахъ. — и что-жь! вся эта реформа, болѣе важная и существенная, нежели была въ свое время реформа, совершенная Глукомъ, — прошла для Германіи почти безъ посл'єдствій, если таже Германія теперь

рядомъ съ Тангейзеромъ и Лоэнгриномъ апилодируетъ «Фаусту» Гуно, да еще ретивве апилодируетъ, нежели органическимъ созданіямъ Вагнера!

Поневол'в повторишь за Лабрюйеромъ, что *распознавательная* (т. е. критическая) способность еще р'вже встр'вчается на св'вт'в, нежели жемчугъ п алмазы!

Понятно, что оперу, которая—по крайнему разумѣнію моему—въ достоинствѣ своемъ занимаетъ середину между «Силой Судьбы» Верди и «Мазепою» барона Фитингофа (съ тою разницею, что и у Верди, и Фитингофа несравненно больше дарованья къ пѣвучей мелодіи), — понятно, говорю, что такую оперу разбирать серьезно, сцена по сценѣ дѣло и утомительное, и совершенно лишнее.

Но, чтобы не упрекнули мою статью за порицанье этой музики «оптомь», съ плеча, — какъ будто бездоказательно, проследимъ ходъ каждаго акта, при чемъ, кстати будетъ сдёлать несколько заметокъ о постановке и объ исполнении.

Передъ поднятіемь занавѣса це увертюра, а довольно длинная прелюдія какого то вялаго характера. Покушенія на стиль фугато такъ и остались — неудачными покушеніями. Въ инструментовкѣ рельефную роль туть играетъ арфа, но рисунокъ, порученный ей не приводить ни къ какому результату. Вездѣ только намекъ на что то, и въ общемъ—безцвѣтность и скука даже въ этой небольшой интродукціи!

Опера начинается, конечно, сценами въ фаустовой рабочей храминъ-Единственный чисто музыкальный эффектъ этой экспозиціи въ драмѣ Гёте перерывъ сцены самоотравленія звономъ колоколовъ — французскими либретистами пропущенъ изъ виду! Мечтанія Фауста — ничего невысказывающія и нисколько не переданныя характеромъ музыки, опять совсѣмъ безцвѣтной прерываются какимъ то пасторальнымъ хоромъ (!) съ чисто-французскою кадрильною мелодією.

Явленіе Мефистофеля,—ничѣмъ неподготовленное, напоминаетъ подобныя же неожиданности въ балаганныхъ пантомимахъ. Сценическая иллюзія «дьявола» поддерживается только лучемъ краснаго огня, постоянно слѣдящаго за всѣми движеніями Мефистофеля и иногда озаряющаго его какъ будто отблескомъ адскаго пламени.

Въ музыкъ тутъ нътъ рельефнаго ровно ничего, кромъ, нъсколько-затъйливо инструментованной, фигурки аккомпанимента во время явленія Фаусту— Маргариты за самопрядкой. Дуэтикъ, которымъ оканчивается актъ (!) банальностью своей можетъ перещеголять самыя плоскія изъ вердіевскихъ кабалеттъ. И такъ—ужь отказавшись положительно отъ требованія характеровъ, глубины и всего прочаго, для французскаго музыканта положительно непостижимаго спросимъ, однако, чъмъ же угощаетъ публику monsieur Gounod въ этомъ первомъ актъ? Что тутъ интереснаго, привлекательнаго, хотя-бы чисто съ музыкальной стероны? Таже убійственная безцвътность музыки и во второмъ актъ, гдь, по случаю народнаго праздника (въ родь нашихъ гуляній подъ качелями), можно было бы разгуляться композитору съ талантомъ. Пресловутый вальсъ, расхваленный до небесъ хвалителями этой оперы — вальсъ нисколько не германскій, какъ бы требовалось, а весьма французскій и несравненно болье приторный и плоскій, чъмъ, напр., вальсъ въ 1-мъ актъ «Жидовки». Отрадное мгновенье въ этомъ актъ —единственное отрадное!—появленіе граціозно-дъвственной въ своей простоть —Гретхень! Говорится злъсь, конечно, не о звукахъ, не о пошлой музыкъ Гуно, а о безподобной исполнительницъ роли Гретхенъ, г-жъ Барбо, съумъвшей создать живое лицо изъ самыхъ безправныхъ данныхъ. Вдохновилась она, безъ сомивнія, помимо партитуры Гуно, самой драмой Гете (въ порядочномъ французскомъ переводъ), да картинами Анри Шеффера и Делароша.

Великая честь отличной артисткъ, не смотря на безжизненность звуковъ партіи, воплотившей такъ наглядно на сценъ поэтическій образъ гётевской Маргариты. — Для одной г-жи Барбо стоитъ слушать и смотръть оперу «Фаустъ», — стоить осудить себя — для нѣсколькихъ мгновеній — на трехъ-часовую скуку и злую досаду. Какъ, напримъръ, не озлиться на вандальскую профанацію гётевской мысли, когда въ концъ 2-го акта гг. французскіе либретисты превращаютъ Мефистофеля въ умнаго шарлатана, а послъ заставляютъ его трепетать передъ знаменіемъ креста. Въ Гете нъть и намека на такую сцену, искажающую характеръ Мефистофеля — а то, что было у Гёте отлично-ловкаго для музыки (сцена кутежа въ Ауербаховскомъ погребкъ) тъмъ гг. либретисты не воспользовались! О вкусъ! О просвъщенье!

Въ 3-мъ актѣ Гретхенъ почти не оставляетъ сцены; притомъ самый смыслъ драматическихъ задачъ, хотя и сколоченныхъ вмѣстѣ весьма пошло и неловко (для того, чтобъ не перемѣнятъ декораціи сада), имѣстъ въ себѣ чрезвычайную привлекательность: Гретхенъ за самопрялкой,—свиданіе любви съ Фаустомъ! — Для декораціоннаго эффекта придумана лунная ночь, превосходно здѣсь поставленная. Химическое освѣщеніе (замѣняющее обыкновенную театральную луну, т.е. кружокъ изъ масляной бумаги) приближается къ натурѣ до полнаго почти обмана глазъ. Это — не декорація, не театръ, а въ самомъ дѣлѣ садъ, озаренный кроткимъ, поэтическимъ сіяніемъ луны! При этомъ — восхитительная Гретхенъ—Барбо, въ своемъ простомъ бѣломъ платъѣ, съ своею ангельски-кроткою наружностью—очарованье, дѣйствующее на людей нервныхъ, быть можетъ, даже черезъ-чуръ сильно.

Вы зам'вчаете, конечно, что очарованье-то помимо музыки. Въ партитурћ и въ этомъ актѣ (столько богатомъ для музыки!) опятъ ровно ничего нѣтъ, кромѣ претензій на что-то сантиментальное и вычурно романтическое, во французскомъ вкусѣ! Во всемъ актѣ хочется смотрътъ на сцену, винваться въ нее глазами, а на музыку столько-же обращать вниманія, какъ въ мелодрамахъ Михайловскаго театра, глѣ иногда, при особенно-эффектныхъ сценахъ, въ оркестрѣ начинаютъ гомозиться разныя тремолы и пиццикато....

Заграничные журналы расхвалили квартеть между Фаустомъ и Гретхенъ, Мартой и Мефистофелемъ. Но и квартеть до крайности *слабъ* и рисункомъ, и колоритомъ, и драматизмомъ. Воть и вѣрьте европейскимъ хвалителямъ! — Актъ кончается—поцѣлуемъ Фауста и Гретхенъ. Увлекательность положенія, прелесть исполнительницы и чарующая декорація вызывають шумные взрывы апплодисментовъ.

Публика въ восторгѣ восклицаетъ: «превосходная опера! Какой талантъ этотъ Гуно!»

Въ четвертомъ актъ нагромождены всъ сцены «послъдствій» любви Гретхенъ вплоть до сцены на шабашъ въдьмъ.

Отъ этой сжатости (къ сожалвнію существующей и въ драмв Гёте, когда она исполняется на театръ) совершенно теряется ясность положеній и, слѣдовательно, весь драматическій интересъ, столько сильный въ оригиналь Гёте. Рельефнаго по музыкъ и въ этомъ актъ нътъ ничего.

Исключеніе составляеть сатирическая пѣсенка Мефистофеля (единственное мѣсто, гдѣ дьяволь у Гёте дѣлается нѣсколько доступнымо для музыки). Въ этой насмѣшливой серенадѣ подъ окнами Гретхенъ, Мефистофель и у французскаго музыканта получилъ довольно интересный оттѣнокъ и самый рисунокъ этой мелодіи не столько пошлъ, какъ все прочее.

Злобный сміхъ удачно выраженъ композиторомь и удачно передается исполнителемь, г. Эверарди,—который въ другихъ сценахъ нисколько не возвысился надъ пріемами самаго балаганнаго чорта (да и трудно, очень трудно было возвыситься при безцвітности всей партіи. Одна — Барбо совершила такое чудо!)

Въ числѣ яркихъ нелѣпостей оперы, — шумный военный маршъ (въ два оркестра) по случаю возвращенья солдать изъ похода, въ томъ числѣ брата Маргариты, Валентина. Къ чему такой страшный шумъ для происшествія весьма обыкновеннаго! Къ чему длинный morceau de musique «среди улицы, какъ на парадѣ!» (Въ самой музыкѣ марша нѣтъ, разумѣется, ничего, кромѣ пошлости). — Среди всей оперы, отмѣнно скучной по музыкѣ, особенно скучными выдаются: 1) сцена у церковной паперти, т. е. слезы раскаянья Гретхенъ во время богослуженія въ церкви (чудное поле для музыки въ драмѣ Гёте—угрызенія совѣсти, одновременно съ потрясающими звуками реквіема! и тутъ г. Гуно умудрился ничего не сдѣлать въ своей партитурѣ) и 2) сцена смерти Валентина.

Вялость этихъ звуковъ, отсутствіе жизненнаго драматизма превышають всякую мѣру! Самые восторженные энтузіасты этого «произведенія» находить финаль IV акта—монотоннымъ и растянутымъ. Чтожь должны тутъ находить мы, не поклонники г. Гуно?

Пятый актъ начинается сценою или върнъе сказать—*декорацією* Блоксберга. Шабаша въдьмъ нѣтъ ни въ дъйствіи, ни въ музыкъ. Это все придумано, кажется, только для полноты списка «эффектовъ» изъ Гётевой драмы. Видъніе Гретхенъ Фауста среди шабаша выходить очень не рельефно и вся сцена безъ результатна. Перемъна декораціи въ пышный адскій чертогь приводить только къ весьма обыкновеннымъ балетнымъ танцамъ, во время которыхъ Фаусть (Тамберликъ) поеть нѣчто въ родѣ вакхическихъ строфъ изъ Пророка. Декорація — хороша. Танцы довольно жалки. Музыка....! Въ довершеніе скандала — въ адскомъ чертогѣ поють какой-то торжественный гимнъ, весьма—свѣтлаго характера. Геніи встрѣчаются въ мысляхъ. — Сцена въ тюрьмѣ, — такъ сильно драматическая, обошлась опять безъ музыкальнаго интереса. Барбо и въ сценѣ сумасшествія—великая артистка. Апооеозъ души Гретхенъ, уносимый ангелами на небо—въ здѣшней обстановкѣ не удалась, тогда какъ на берлинской сценѣ это—говорять—чудо изъ чудесь, въ отношеніи сценическаго эффекта. Но и при неудачности нѣкоторыхъ подробностей, все-таки, постановка оперы этой замѣчательно хороша и роскошна.

## Музыка, музыкальная наука, музыкальная педагогика \*).

предисловие.

ногіе изъ числа слушателей курса, прочтеннаго мною въ марть и апръль текущаго года, пожелали, чтобы эти десять лекцій «о современномъ состояніи музыки, ея науки и ея педагогики» были переданы публикь и въ печатномъ видь. Исполняю теперь это желаніе съ большою охотою, тъмъ болье, что рядъ статей такого рода будетъ и для читателей, и для меня самого, «подготов-

кою» для полнаю музыкальнаю учебника (музыкознаніе, съ технической исторической и эстетической стороны), который я собираюсь издать, какътолько мий это позволять другія мои занятія на музыкальномъ поприціб. Здёсь-же спёшу сдёлать оговорку, что статьи, нынё предлагаемыя, будуть конечно въ сущности держаться довольно близко плана моихъ лекцій, но изложеніе будеть во многихъ пунктахъ нёсколько разниться отъ изложенія тёхъ музыкальныхъ бесёдъ; письменная обработка вовсе не то, что лекція устная и (какъ у меня всегда) импровизированная. Устное слово можеть и

<sup>\*)</sup> Эпоха 1864 г., №№ 6 п 12.

должно себѣ позволить гораздо больше свободы въ изложеніи, больше отступленій отъ главнаго предмета, больше зигзаговъ въ планѣ, больше мелкихъ, эпизодическихъ подробностей. Отъ статьи, напротивъ, читатель въ правѣ требовать несравненно больше выработанности въ мысли и въ формѣ, больше строгости и сдержанности. Но—да не пугаются читатели—схоластической сухости въ этихъ статьяхъ они не найдутъ. Даже многаго, чисто техническаго, по возможности и буду избѣгать, стараясь «паче всего» приблизить музыкальное пониманіе къ пониманію литературному. Именно съ этой стороны мой взглядъ на музыку и ея науку долженъ иногда показаться новъ до дикости; и только утѣшу себя тѣмъ, если и люди, противоположныхъ со мною убѣжденій, должны будутъ признать, что въ моемъ сумасшествіи есть метода.

I.

#### Предварительныя понятія и точка зрѣнія.

Въ Германіи, частію также въ Англіи и Франціи, понемногу начинають отдавать справедливость проницательности ума, меткости сужденій и приговоровъ, качествамъ-по замёчаніямъ германскихъ писателей-составляющимъ «особенность» даровитыхъ людей «славянскаго» племени. Къ такому убъжденію пришли европейцы, или начинають приходить, еще не зная почти вовсе русской литературы, съ ея самой важной стороны въ этомъ отношении, со стороны-критической. Намъ извъстны работы и заслуги Лессинговъ, Шлегелей. Гервинусовъ, Штраусовъ, Карляилей; европейцамъ же не извъстны работы и заслуги Вёлинскаго и позднёйшихъ дёятелей на той-же самой почвё и въ томъ-же направленіи. Еслибъ Европа могла или захотёла узнать русскихъ со стороны ихъ критическаго таланта и критической деятельности, - нетъ сомненія, что выгодное мненіе о славянской проницательности и меткости укоренилось бы въ цёломъ свётё несравненно сильнёе. Можно сказать съ полною увъренностію, что, по отношенію къ критикъ, русскіе займуть самое первое мъсто, перегонять въ этомъ отношении и германцевъ, и англичанъ, ужъ не говоря о французахъ, всегда очень хромающихъ на эту ногу и значительно отсталыхъ во всемъ, гдф философскій смыслъ — главное требованіе. Почему-же думають люди, что въ родной сестрв словесности въ музыки, русскіе никакъ не могуть жить своимь умомь, руководствоваться въ музыкальныхъ дёлахъ своимъ прирожденнымъ вкусомъ; своимъ смысломъ, своею смётливостью и проницательностью? Почему-же до сихъ поръ существуеть, еще со временъ Петра I и Екатерины II, вкоренившійся предразсудокъ, что русскіе люди музыкальному уму-разуму должны учиться не у знающихъ дело русскихъ, а непремвино-у немцевъ или у итальянцевъ? И престранная выхо-

лить разноголосина! Въ то время, какъ литературное движение русское на каждомъ шагу развѣваетъ знамя прогресса, въ пользу національности, высоко-разумно понятой и къ дёлу примененной, - музыкальному пониманію нашему хотять положить ругинныя, полусгнившія преграды и отдають любознательное, даровитое русское юношество на выучку людямъ не русскимъ, лишоннымъ національнаго чутья, незнающимъ русскихъ способностей, темнымъ по части философски-литературнаго образованія, недоучкамъ даже и съ чисто технической стороны! Не лучше-ли ужь блуждать ощунью, на-угадъ, идти совсёмъ на-пропадую, на авось, да по собственному крайнему разуменію, -- нежели выбрать себ'в въ руководители слітого? А развів тупость и непросвъщение, прикрытыя блестящей наружностью и лоскомъ ложной учености и шарлатанскихъ титуловъ, -- не та-же слъпота въ дъдъ искусства? Школа пінтики и риторики, училище стихотворства, разсадникъ будущихъ профессоровъ элоквенціи и пінть, вродѣ Василія Кирилловича Третьяковскаго, — такое заведение въ нашъ въкъ, и именно въ России, было-бы явнымъ посмѣшищемъ, умерло-бы въ зародышъ. Напротивъ того музыкальная риторика и музыкальная піптика находять у нась въ Россіи еще бездну поклонниковъ, и учрежденія «для прививанія русскому юношеству музыкальныхъ предразсудковъ» не только не возбуждають смѣха, но принимаются публикою съ довърјемъ, съ полнымъ респектомъ, какъ будто нъчто дъльное и благодътельное для Россія; и самая законная реакція противъ такихъ учрежденій. реакція въ силу истивной пользы дёла, въ силу здраваго смысла, принимается или за личное негодованіе, или за музыкальное «ультра» и «карбонарство», во вредъ делу! Где корень этому злу? Где причина такому вреднъйшему смъшенію понятій, идущему такъ явно въ разладь съ движеніемъ русскихъ умовъ по другимъ областямъ знаній, съ движеніемъ столько утвинтельнымъ? Корень зла, причина всего смешенія понятій на счеть музыкальной науки-1) несостоятельность русских въ музыкальных делахъ, вплоть до нашихъ дней, и 2) плохое состояние музыкальной науки и на западъ. Первый пункть пояснять почти нёть надобности. Ясно, что мы приняли всякаго рода музыку прямо готовую, изъ рукъ въ руки отъ соседей европейцевъ вмѣстѣ съ другими продуктами цивилизаціи, съ нѣмецко-французскими модами, винами, театрами. То, что зародилось уже музыкальнаго на русской почвѣ само собою, растительнымъ способомъ, на все время прививанія къ намъ продуктовъ германо-итальянскихъ, оставалось почти собстьмо во сторонь, и, съ теченіемъ времени, «поросло травой забвенья», такъ что теперь, когда проснулся вкусъ къ настоящей русской старинъ и къ музыкъ, какъ ко всему остальному, - надо имъть большую страсть къ музыкальной археологіи, чтобы рыться въ документахъ, «покрытыхъ плесенью вековъ», съ утешительною надеждою не найдти почти ничего, кром'в самыхъ неясныхъ эмбріоновъ. Но разумъется и эмбріоны эти имъють для знатоковь дъла неоцвненную важность и ни съ чемъ несравнимую прелесть. Изъ этихъ зародышей должна возродиться и исторія русской музыки бывшей, и историческая почва для русской музыки будущей. Говоря объ археологическихъ изысканіяхъ на этомъ полѣ, я, разумѣется, имѣю въ виду остатки нашихъ древне-церковныхъ напѣвовъ, перешедшихъ изъ Византіи и сохраненныхъ въ нашихъ монастыряхъ почти въ неприкосновенности, а впослѣдствіи если и измѣнившихся, то въ духъ тогдашнихъ народныхъ напѣвовъ, такъ что самое это «измѣненіе» для насъ должно быть еще дороже, нежели грунтъ этихъ напѣвовъ наслѣдственно византійскій и, слѣдовательно, общій намъ съ древнѣйшими напѣвами латинской церкви.

Другая струя народной музыки, еще болье почвенная, еще болье трудная для сохраненія въ памятникахъ и для изсльдованія, — наши народныя пюсни. Эта музыка вся въ зародышахъ только, и зародыши эти переходять изъ рода въ родъ, изъ провинціи въ провинцію въ устномъ преданіи, безъ мальйшихъ покушеній письменности.

Легко можно себѣ представить, сколько тутъ случаевъ для измѣненія, для искаженія, для притоковъ элементовъ постороннихъ, чуждыхъ,—для совершеннаго затерянія первообразнаго, почвеннаго напѣва! Образованность музыкальная, полученная нами съ запада, почти не дотрогивалась ни до старинной церковной нашей музыки, ни до народныхъ пѣсенъ, относясь и къ тому и къ другому свысока, аристократически, и всякій разъ, когда, изъ состраданія къ грубымъ начаткамъ искусства, прикладывала къ нимъ руку, то передѣлывала ихъ, почему и зачѣмъ—увидимъ послѣ.

Такимъ образова сближеніе между нашей почвенной музыкой и между наносной, образованной, не существовало никогда, почти вплоть до оперъ Верстовскаго и Глинки. При словѣ «музыка», образованные классы русскихъ воображали себѣ непремѣнно и исключительно произведенія германо-итальянскія; русскіе мотивы допускались въ видѣ крайне рѣдкихъ исключеній, какъ темы для концертныхъ варіяцій или для куплетовъ въ полу-водевильныхъ операхъ. Старинюе церковное пѣніе было вытѣснено наплывомъ музыки Бортнянскаго, бывшаго на выучкѣ въ Италіи, у «образованнаго» музыкальныхъ (собственно-оперныхъ) дѣлъ мастера. Между тѣмъ, при дъйствительно превосходныхъ сторонахъ придворной пѣвческой капеллы, посредственная музыка Бортнянскаго сдѣлалась для цѣлыхъ тысячъ любителей музыки чѣмъ-то недоспаемо-прекраснымъ, возвышеннѣйшимъ идеаломъ музыки сообще (какъ напримѣръ, «моцартовская» музыка для многихъ старожиловъ, еще и теперь существующихъ).

Для кого только и свъту въ окошкъ, что Бортнянскій, —тоть, безъ сомнънія, не поладить ни съ однимъ изъ документовъ старинной русской церковной музыки. А кто воспиталь свой слухъ на полу-танцовальныхъ оперныхъ мелодіяхъ нѣмцевъ и итальянцевъ, тоть точно также никогда не удовить особенностей склада въ русскихъ простонародныхъ пѣсняхъ.

Тъ-же даровитыя музыкальныя натуры, которыя, родясь и живя весь въкъ

среди этихъ первообразныхъ, драгоценнейшихъ продуктовъ музыкальной почвы, чувствовали и чувствують до тонкости всю ихъ предесть, знають всю ихъ «суть», тъ опять не могутъ дать себъ ни мальйшаго отчета ни въ своей любви, ни въ своемъ спеціальномъ знаніи.

Они даже никогда и не догадывались, что любять музыку, любять служать искусству. Какое туть служение искусству?

Они просто себѣ любять слушать и пѣть пѣсни, точно также какъ пчела, напримъръ, не знаетъ, почему она строитъ свои ячейки шестиугольными, а не осьмиугольными. Это инстинктивное «ифснопфніе» чрезвычайно дорого само по себь, но оно въчно въ одномъ положении, и къ прогрессу музыки и музыкальной науки не относится.

Такимъ образомъ пѣдая бездна лежала всегда между русскою почвенною музыкою и такъ называемою ученостью музыкальною. «Ученье, вотъ У объда! Ученость, воть причина!» То-есть, кром'в всякихъ шутокъ — быда! Кажется Гёте сказаль, что полу-знаніе несравненно опасиве полнаго незнанія. А на повёрку, произведенную съ анатомическимъ ножемъ строжайшей логики въ рукахъ, окажется, что вся такъ называемая премудрость музыкальная, какъ она существуеть въ учебникахъ и головахъ преподавателей, никакъ не больше, какъ полузнаніе, или даже четвертьзнаніе. Судите объ результатахъ! Прошу понять, что эту до крайности ръзкую сентенцію я отношу вовсе не къ музыкальной учености въ нашемъ отечествъ. Ничуть! У насъ въ этомъ отношеніи своего еще ровно ничего нътъ. Ни одного учебника, ни одного профессора. Мы постоянно на слово вёримъ въ этихъ делахъ нёмцамъ. Нетъ, я говорю именно о Европ'в, объ нівмцахъ, о цівломъ музыкальномъ світв, о всесвитной, столитіями выработанной музыкальной науки. И повторяю, - что въ настоящемъ, строгомъ смыслѣ слова, какъ логическая система, она еще и существовать не начинала. Берусь тотчасъ-же вамь это доказать наглялными примърами. Есть, положимъ, наука «физика», которой задача объяснять явленія реальнаго міра.

При нынешнемъ развитомъ состоянии этой науки нельзя отыскать ни одного явленія (изъ области физических явленій), которое не было-бы пояснено въ современномъ хорошемъ учебникъ «физики». Возьмемъ другую вътвь знаній. Наприм'тръ грамматику и именно французскаго языка, какъ наибол'те обработаннаго и установившагося съ грамматической стороны.

Хорошій учебникъ французской грамматики даеть вамъ ясный и точный отвёть на любой вопросъ, по части грамматического знанія французского языка, и невозможно встретить ни въ сочиненіяхъ Ж. Занда, ни В. Гюго, хотя-бы вчера вышедшихъ изъ печати, то одного сочетанія словъ, которое-бы не подходило подъ грамматическія правила, изложенныя въ «полномъ» учебникъ; онъ предвидить всевозможные случаи французскихъ словосочетаній. Теперь не угодно-ли обратиться къ музыкѣ? Не только въ новъйшихъ-Шумань, Вагнерь, Берліозь, Листь, —ньть, —въ писатель, который безспорно признанъ громаднымъ геніемъ и умеръ уже около сорока лѣтъ назадъ, въ *Бетховенъ*, можно указать десятки такихъ звукосочетаній, которыя *ни въ одномъ* изъ существующихъ учебниковъ музыкальной теоріи не объяснены, не предвидѣны!

Мало того, есть учебники, которые выходять въ наше время десятымъ, одиннадцатымъ изданіемъ (напримъръ: Traité complet d'harmonie, директора брюссельской консерваторіи, Фетиса) и на многихъ страницахъ поучаютъ музыкальное юношество: какъ воздерживаться оть ошибокъ противъ теоріи, противъ естественныхъ законовъ гармоніи, имъ, т. е. Фетисомъ, начертанных в на скрижалях в начки; ошибокъ, въ которыя впалъ, напримъръ: «Бетховенъ» въ такомъ-то и такомъ-то мфсть, такой-то и такой-то симфоніи... Какъ тутъ быть? Если Бетховенъ геній (въ чемъ кажется трудновато усумниться), то противъ естественныхъ, основныхъ законовъ своего искусства и именно со стороны грамматики, т. е. гармоніи, онъ положительно погрѣшить не могъ. Объ этомъ у насъ еще будеть много рачи. Напротивъ, всв въ свътъ грамматики (въ томъ числъ и музыкальная, разумъется) заносятъ въ свои столбцы правиломъ только то, что встрвчается у лучшихъ писателей, и изъ этого именно дълають свои выводы. Значить, если чья нибудь грамматика находится въ прямомъ разнорфчіи съ геніальнымъ писателемъ, тогда какъ употребленное этимъ писателемъ сочетаніе, въ анатомическомъ разборѣ, можеть быть объяснено вполн' органически, - такая грамматика, - не наука, а мистификація, шарлатанство; такой учебникъ-не книга, а макулатура, не смотря на свои одиннадцать изданій во второй половинѣ XIX вѣка. И, наконецъ, если подобные учебники въ наше время возможны и не предаются на общее посмъяніе, значить музыкальная наука еще не существуеть.

Пишущій эти строки всему, что знаетъ по музыків, выучился самъ безъ малейшаго руководителя, но именно потому отлично знакомъ съ музыкальными печатными руководствами и учебниками всякаго сорта. Оттого то, изъ собственнаго опыта, осмъливается еще разъ утверждать, что всв печатные учебники несостоятельны то съ этой, то съ другой стороны истинной музыкальной науки, и есть въ ней бездна предметовъ самыхъ важныхъ, самыхъ существенныхъ, которые до сихъ поръ, или излагались вкось и вкривь, или какъ-то вскользь, между прочимъ, или такъ-неясно, такъ запутано въ нъмецкомъ многорвчіи, что жаждующій ученія бродить во всемь этомь, какъ въ дремучемъ лѣсу. Русскій учебникъ, не обширный, но достаточно полный и ясно, понятно изложенный, будеть конечно книгою до крайности полезною. Но теперь, на этоть разь, не въ этой, технической сторонь, наша задача. Для того, чтобъ показать, какъ сложилась музыкальная наука, по какой дорога пошло, въ связи съ этою наукою, практическое музыкальное преподаваніе, надобно ни больше, ни меньше, какъ оглядеть критическимъ окомъ всю область музыки, какъ мы ее понимаемъ, въ разныхъ ея вътвяхъ, со стороны творческой, со стороны виртуозной, со стороны почвенной, растительной, и со стороны каби-

нетной, абстрактной, ученой, теоретической. Задача такая, въ полномъ своемъ и подробномъ разръшеніи, дала бы науку, тоже еще не существующую. прагматическую исторію музыки. Это тоже еще впереди, но въ главныхъ чертахъ, во взглядъ à vol d'oiseau, такой историко-критическій очеркъ можеть обойтись безъ накопленія техническихъ подробностей (какъ pièces justificatives) и можетъ сделаться трудомъ не особенно объемистымъ, не превышаюшимъ размъровъ, и не выходящимъ изъ тона статей журнала литературнаго. по музыкт не спеціальнаго. Остановимся теперь поближе на разныхъ словахъ, названіях, которыя будуть по необходимости встрівчаться въ томъ, что я здёсь предлагаю читателямъ. Везъ яснаго, опредёленнаго понятія о круге идей. замыкаемомъ темъ или другимъ техническимъ или полу-техническимъ словомъ, слово это безполезно или даже вредно, потому что можеть вести къ понятіямъ тожнымъ

Прежде всего, что такое слово «музыка»? Какъ мы его должны разумъть? Не касаясь археологіи слова, т. е. не притрогиваясь къ понятіямъ, которыя соединились съ этимъ словомъ у его родителей, древнихъ грековъ, мы, соображаясь съ тёмъ искусствомъ, которое для насъ теперь существуеть подъ словомъ музыка, должны дать такое опредвление:

Музыка есть особаго рода поэтическій языка, имізющій своимъ органомъ особаго рода опредвленные звуки, производимые или голосомъ человвческимъ (въ связи со словесною рачью и въ накоторой отъ нея зависимости), или особыми искусственными орудіями, въ сущности, более или менее, подходящими нолъ звукъ голоса человъческаго.

Логическіе выводы изъ такого опредвленія уяснять многое на нашемъ полъ.

Музыка есть языкъ. Каждый языкъ имфеть свою «грамоту», письменность, и свою грамматику (систему законовъ, или правилъ этого языка и его грамоты). Познаніе этого языка составляеть то, что называется «музыкальною наукою» въ тесномъ смысле. Въ более обширномъ смысле, музыкальная наука должна заключать въ себъ и «исторію» развитія этого языка и его литературы, и философію этого языка, т. е. часть эстетики, науки объ изящномъ (въ такомъ смысль, напримъръ, должна существовать и «наука словесной поэзіи». и «наука живописи», и «наука зодчества» и т. д.). Ясно также, что «наука о звукъ», т. е. акустика (отрасль физики) и даже та ея часть, которая трактуеть о музыкальномъ звуків, входить въ «музыкальную науку» весьма второстепенно, сторонкой. Столько же, какъ, напримъръ, физіологическое ученіе объ органахъ слова, о гортани и ртв, входитъ въ науку «словесности»; опредъленіе наше соединяеть въ себъ вокальную музыку, т. е. музыку голосовъ человвческихъ, собственно поніс, и музыку орудій музыкальныхъ, т. е. инструментальную музыку, не дёлая между этими двумя областями никакого существеннаго различія, но отдавая нікоторое первенство и преимущество вокальной музыкъ. Дъйствительно, въ сущности, вокальная музыка есть пъніе. Сочетаніе инструментовъ есть только заміна хора голосовъ; музыка отдільнаго пфвучаго инструмента (скрипки, флейты) есть подражание мелодическимъ переливамъ голоса человъческаго, отлъльному, одноголосному пънію. Оркестръ есть хорг инструментовъ, взамёнъ и въ дополнение хору голосовъ. Органъ-хоръ изъ разныхъ, разнаго устройства духовыхъ инструментовъ (трубокъ, дудокъ), повинующихся игръ одного человъка, посредствомъ одной или нъсколькихъ клавіатуръ (ряда клавишей для рукъ и для ногъ). Фортеніано -- хоръ струнь, приводимыхъ въ движение посредствомъ молоточковъ, повинующихся клавіатурь. На фортепіано съ успехомъ можно представить очеркъ, эскизъ любви, данной музыки, потому что въ этомъ инструменть есть высокіе и низкіе регистры въ томъ же размірів, какъ въ оркестрів, и вся гармонія подъ руками, даже до некотораго скрещенія мелодій между собой, въ многоголосныхъ сочетаніяхъ. Но самый звукъ фортепіано весьма беденъ и весьма далекъ отъ истиннаго пънія. Съ этой стороны оно, инструменть самый неудовлетворительный, ein unzulängliches Instrument, какъ называль его Бетховень, хотя написаль для этого неблагодарнаго инструмента целую библютеку, въ качествъ «картоновъ», для истинно-музыкальныхъ картинъ. Органъ несравненно богаче звучностью, это цёлый океанъ разныхъ хоровъ, только лишенныхъ способности по произволу оттычять звукъ. Маленькое усиление или ослабленіе звука, въ теченіе одной и той же фразы, для органа невозможно. Въ этомъ его ахиллесова пята, выкупаемая только неисчерпаемымъ богатствомъ звукосочетаній. Наростаніе силы въ употребленіи регистровъ, болже и болве звучныхъ и ръзкихъ, громадное «crescendo» и «diminuendo», въ этомъ смыслѣ, можетъ, до нѣкоторой степени, замѣнить недостатокъ выразительности. Самые превосходные изъ музыкальныхъ орудій разумфется тв, на которыхъ возможна полная выразительность музыкальной фразы, т. е. усиленіе и ослабленіе звука по произволу, до мал'вйшихъ оттінковъ, способность связывать одинъ звукъ съ другимъ, или раздёлять одинъ отъ другаго, способность къ протяжности, къ бѣглости, къ силѣ и къ нѣжности. Всѣмъ этимъ вполнѣ обладаеть только одно въ свётё музыкальное орудіе-голось человіческій. Послі него скрипка, альть, віолончель, гобой, кларнеть (уже съ ограниченіями), флейта, фаготь (еще съ большими ограниченіями) и т. д.

Ясно, что музыка для голоса важнёе музыки для инструментовь. Въ ней пъпіс—вполнё пёніе; выразительность—вполнё выразительность. Но предёлы голоса человіческаго, по отношенію и къ силь, и къ регистрамъ (т. е. ряду звуковь, доступныхъ одному голосу) довольно не велики. Съ этихъ сторонъ, музыкальныя орудія искусственныя, сділавшись подмогою для голосовъ, пріобрёли чрезвычайную важность и послі, получивъ, какъ узнали, самостоятельное развитіе, могли выработать такія стороны музыкальной поэзіи, которыя, хотя всё заключались въ голосі человіческомъ, хоть въ виді эмбріоническомъ, не могли, однако, выступить наружу въ такой ясности и не могли собою обогатить область музыкальнаго языка вообще.

Грохотанье низкихъ нотъ контрабасовъ и литавръ, напримѣръ, только въ наменъ можетъ быть слышимо въ гнѣвномъ голосѣ самаго могучаго баса человѣческаго; въ оркестрѣ эта гнѣвность можетъ вырости до такихъ размѣровъ, что слышатся уже не грозныя рѣчи, а раскаты громовъ небесныхъ, паденіе лавины, шумъ волнъ океана; палитра живописи музыкальной разрослась подъ перомъ Ветховеновъ, Берліозовъ, Вагнеровъ до величія изумительнаго, и, безъ сомнѣнія, недоступнаго для одной вокальной музыки. Пѣнію, голосу, теперь стоитъ только намекнуть; оркестръ своими могучими средствами уже дорисуетъ все, что происходить въ душѣ человѣческой, хотя бы это было негодованіе дехилова «Прометея», или, въ другую сторону, оркестръ можетъ вдругъ уменьшиться до микроскопически-тонкаго царства шекспировой фен Мабъ, до слезинки на рѣсницахъ ребенка, до колыханья лепестковъ розы...

Въ сущности, повторяю, для музыкальной науки нѣть нивакого различія между музыкою инструментальною и музыкою вокальною. Законы рѣшительно одни и тѣ же для той и другой. Всякая музыка, естественно говоря, есть пыміе (или то, что къ нему принадлежить, его дополняеть, обрамливаеть). Оттого весьма часто встрѣчающіяся фразы: учиться музыко и помію, «Mademoiselle a deux talents: pour le chant et pour la musique», въ строгомъ смыслѣ—вздорь. Но туть, разумѣется, имѣють въ виду матеріальное занятіе голосомъ и матеріальное занятіе штрой на фортепіано. Въ очень многихъ случаяхъ одно изъ этихъ занятій прямо противоположно другому. Соединеніе—рѣдкость! Такъ что, и способности учениковъ и учителей, и метода преподаванія, и результаты пошли по разнымъ дорогамъ!

Музыка есть языкъ поэтическій, оттого всв покушенія выражать музыкого понятія непоэтическія, а взятыя просто изъ области разсудочнаго, общежитейскаго языка, имъють результатомь проявленія антимузыкальныя, ничего не имфющія общаго съ истиннымъ искусствомъ. Разсудочной ясности, опредълительности осязательной оть музыки и спрашивать нечего. Улыбышевъ съ этой стороны очень правъ, когда, думая посм'вяться надъ глубокомысліемъ программъ, приданныхъ последнимъ твореніямъ Бетховена, говоритъ, что музыка неспособна «замізнить словесный языкь, музыкою никакь, напримізрь. нельзя пригласить пріятеля къ об'єду». Удаляясь отъ низменныхъ прозанческихъ сферъ, музыка между темъ составляетъ весьма-понятный языкъ отъ души къ душв, отъ сердца къ сердцу, и можеть совершенно свободно вращаться въ сферахъ едва доступныхъ слову человъческому, въ сферахъ даже высочайшей философіи, переводя ее на языкъ движеній и настроеній души, на языкъ ощущеній, какъ бы тонки и безплотны они не были. Можно сказать, что музыка въ своемъ сліяніи съ поэзією словесною (въ п'вніи съ аккомпаниментомъ), съ одной стороны, усиливаеть стократно выразительность поэзіи, придавая словамъ желаемый поэтомъ акцентъ (рёдкими декламаторами или чтецами улавливаемый); съ другой стороны, усивваеть и то, что есть въ поэзіп туманнаго, недосказаннаго, словомъ человеческимъ неформулированнаго, необъятаго; досказываеть то, что можно иногда прочитать между строкъ поэзія, дорисовываеть весь этоть внутренній, душевный міръ, для котораго слово только самая внёшняя и довольно грубая оболочка. Еслибъ все, что происходить въ душё человёческой, можно было передать словами, музыки не былобы на свётё.

Возвратимся опять къ опредёленію: музыка есть поэтическій языкъ. При нынѣшнемъ состояніи общей педагогики, каоедры, съ которыхъ бы учили «поэзіи», учили дѣлаться поэтами, сочинять поэмы, писать стихи — уже не существують. Въ прежнее время все это было въ порядкъ вещей; въ цѣлой Европѣ читались цѣлые курсы риторики и поэзіи съ прямо практическою цѣлью образовать писателей—выходили писаки; образовать авторовъ — выходили сочинители; образовать поэтовъ — выходили «профессора пінтики и элоквенціи», которыхъ вѣчнымъ типомъ останется нашъ великій Василій Кириловичъ Третьяковскій. Если въ наше время нельзя, невозможно «учить поэзіи, учить стихотворству, какъ ремеслу», если это стало для насъ и смѣшно и постыдно, отчего «музыкальному авторству» можно будетъ учить съ каоедры? Отчего ученіе языку, еще болѣе тонко-поэтическому, чѣмъ самая поэзія, еще продолжается по грубой, рутинной методѣ, какъ будто дѣло идетъ о шитъѣ сапоговъ, или обтесывавъѣ камней?

Туть господствуеть смішеніе понятій. Оно же господствовало и въ словесности, пока не отжило свой въкъ. Еще въ римской литературъ было извъстно: «oratores fiunt, poetae nascuntur»; но это не помъщало, въ сходастическія времена, распред'ялять курсы ученья на три отділа: 1-й — ученіе грамматикъ, 2-й-учение риторикъ, 3-й-учение піштикъ. Элементарно-техническое значение языка было первою ступенью къ дальнвищему его практическому изученю и такъ какъ высшая степень значенія литературнаго проявлялась въ прозаикахъ и стихотворцахъ, то и съ каоедры — дабы догнать этихъ знахарей дъла, —преподавалось писательство прозою (риторика) и писательство стихами (пінтика). Различіе между значеніемо языка (этому можно и должно учить) и примененіямъ этого знанія къ делу, въ творческомъ процессв авторства (чему учить невозможно), было постоянно упускаемо изъ виду. На такомъ ложномъ принципъ существовали, однако, сотни тысячь школъ (не давшихъ ни одного истиннаго писателя); на такомъ ложномъ пониманіи дела содержались (и еще держатся къ сожаленію) целыя корпораціи, академіи языкознанія и изящной словесности, académies de belles lettres (въ род'в пресловутой académies française).

Въ музыкъ и ел преподавани повторилось и, къ сожально, повторяется еще тоже самое, въ формахъ еще болье ругинныхъ и нелъпыхъ; еще болье, потому что въ музыкознани, на бъду, есть сторона исключительности, не всъмъ доступная на первый взглядъ. Эту конечно сторону избрали себъ девизомъ и щитомъ педагоги-шарлатаны или тупицы и—въ пользу свою—накрыли музыку Изидинымъ покрываломъ чего то мудренаго, таинственнаго, доступнаго только

не многимъ избраннымъ. Музыкальные педагоги получили всю важность какихъ то жрецовъ, гіерофантовъ. Римскіе авгуры, разсказываетъ Цицеронъ, встрѣчаясь на улицъ, не могли взглянуть другь на друга, безъ внутренняго смѣха, и съ трудомъ удерживались, чтобы громко не расхохотаться и тѣмъ не измѣнить своей важности. Музыкальные аруспиціи прошлаго и нашего вѣка при встрѣчѣ, не имѣютъ покушенія разсмѣяться только потому, что степенью развитія далеко не догнали римскихъ авгуровъ, — напротивъ, въ нахальной эксплуатаціи своей Изиды, въ собственную пользу, съ примѣсью самаго тупого суевѣрія, стоять на степени какихъ нибудь самовфскихъ шамановъ.

Съ такой точки зрвнія очень легко объясняется «живучесть» нельпостей по музыкальной наук и педагогик, которыя-въ наше время-были бы рфшительно постыдными во всякой другой области интеллектуальныхъ знаній. Въ маленькомъ-хотя не менте грустномъ-подобіи, вы можете найдти первообразъ музыкальной рутинной педагогики въ обучены русской грамотъ по азамъ и букамъ. Замвчательно, что въ народв и языкв русскомъ сохранилось другое значеніе слова «бука». Оно равносильно чудовищу, пугалу для ребять и суевърныхъ трусовъ, тому, что у французовъ loup-garou. Такимъ образомъ, первыя буквы алфавита нашего получили для учениковъ высоко-мистическій и вмъсть осязательно-върный смыслъ «азъ-бука» -то есть: «я, моль, пугало». Нечего напоминать вамъ, что этого сорта прежнее обучение грамот в было дъйствительно пугаломъ и пыткой для бедныхъ детскихъ головокъ. Только розгами, «палями» по рукамъ, или тукманками въ голову можно было «втемящить» ребенку, хотя бы ему было леть пятнадцать, чго, дважды повторенный слогь «буки-азъ»—въ результать даеть слово: «баба»! Прямое противорьчіе навсегда такъ-прямымъ противорвчіемъ и остается, и чемъ лучше устройство мозга, тъмъ сильнъе для него выступаетъ логическая нельпость. За познаніемъ «азовъ» наступало обученіе «складамь», въ долбяжку-«Ангель-Ангельскій, Архангель-Архангельскій» — потомъ задало́ливаніе цілыхъ страницъ часослова и псалтиря напузусть. Обратимся къ изученію музыкальной премудрости—по схоластической методъ, имъвшей полную силу, напримъръ, при Бетховенъ, да и теперь еще не совсвиъ-то покинутой. Туть, точно такими пупалами какъ «азъ-бука» являются:—1) ученіе интерваламо (безъ логической системы и съ пропускомъ само-важнъйшихъ понятій); 2) ученіе генералг-басу (эко словечко! мы тотчасъ вернемся къ нему); 3) ученіе контрапункту (тоже словечко?). Не отв'вчаеть ли ученье интерваламъ-задалбливанью букъ и азовъ? Не отвъчаетъ ли ученіе ленераль-басу — «складамь?» Не отвъчаеть ли занятія контранунктомь по остальнымъ формуламъ и примърамъ въ церковномъ стилъ (im evangelischen Styl)—задалбливанію страницъ исалтиря и часослова? Разумвется, и практическіе, и экономическіе результаты одинаковы. Но вы еще не знакомы съ нашими пугалами, господа: генераль-басомъ и контрапунктомъ; я вамъ тотчасъ ихъ представлю.

Какъ только наука гармоніи сколько нибудь уяснилась, дошла до сте-

пени несколько-определенного ученія, доктрины (мы вскоре проследимь весь процессъ этого развитія), сильною подмогою этого ученія, нагляднымь и осязательнымъ представителемъ гармоніи, по всюму правиламу явился — органъ, съ своею клавіатурою изъ б'ялыхъ и черныхъ клавишъ. Впосл'ядствіи, тому-же делу служили, - драгоценные для аккомпанимента вокальной музыке въ комнать (и даже въ театрь) — струнные клавіатурные инструменты: спинетты, клавецины, —праотцы нашихъ фортепіанъ и роялей. Все это — прекрасно. И теперь у насъ, клавіатура — самое полезное пособіе для изученія элементовъ гармоній и музыки вообще. При занятіяхъ гармонією встрітилась необходимость ввести въ употребление многія сокращенія, аббревіатуры, значки, -- родъ стенографія, скорописной грамоты музыкальной для облегченія механическаго труда нотописанія. И это въ порядкі вещей. Такого рода упрощенія вызываются практическою необходимостью въ каждой грамоть; но воть это уже не прекрасно въ наукъ гармоніи или музыкальной грамматикъ: - эти упрощенія и сокращенія, -- въ сущности весьма произвольныя, часто не особенно-логическія, случайно придуманныя, — стали играть самую важную роль, получили особую санкцію, сділались чімь то неприкосновеннымь и, по тупости рутинныхъ преподавателей, въ соединении съ «шаманствомъ» - обратились въ главинищию часть преподаванія гармонін. Слово «генераль-бась» — явившееся (весьма неправильно) для выраженія общихъ формуль аккомпанимента для данной мелодіи, на клавишахъ органа или клавецина—стало представителемъ всей науки гармоніи, чёмъ-то до нельзя премудрымъ и глукобокомысленнымъ! Писать «генералъ-баса», то есть означать гармонію, аккорды аккомпанимента иифрами или теми сокращеніями, о которыхъ мы говорили, съ заменою ноть особыми численными формулами, по счету интерваловъ отъ данной одной ноты (тоники)—въ этомъ заключалось все посвящение въ знакомство гармонической науки. Съ такимъ перевъсомъ внъйшей оболочки (формы письменности) надъ внутреннимъ принципомъ (логическое построеніе гармоніи), перев'єсомъ шелухи надъ ядромъ, вкрались именно отъ недостаточности и нелогичности нъкоторыхъ формулъ «генералъ-баса», значительные пропуски и недочеты, какіе именно? Это повело бы насъ слишкомъ далеко въ технику, и оставалось бы все таки нельпымъ, безъ нотныхъ примъровъ, а имъ здись, конечно не мъсто. Ограничусь полу-техническимъ намекомъ. Генералъ-басная практика, пріучая смотрёть на гармонію, на аккорды, какъ на какія-то алгебранческія величины (напр. секстаккорды—цифра 6 надъ басовою нотою, положимъ, ті вмѣсто нотъ: mi, sol, do), пріучала вмѣсть принимать цьлое содержаніе гармоническаго аккорда абстрактно, а не въ живомъ звукѣ, не въ расположении ноть, составляющихъ аккордъ по разнымъ регистрамъ инструмента, или оркестра, или голосовъ.

Следя за своею цифрою 6 надъ нотой mi въ басу, генералъ-басистъ знаето только одно, что въ верхнихъ голосахъ непремено должны быть ноты sol и нота do — въ какихъ именно голосахъ, въ альте, или въ теноре, или

сопрано? повторенная или неповторенная на разныхъ октавахъ? -- этого условный знакъ генералъ-басисту не подсказывалъ и онъ, следовательно, знать этого не обязанъ. Отсюда, или черезъ-чуръ большая несмълость въ расположеній аккорда и въ веденій голосовъ (при связи аккордовъ между собою), или произвольное самовластие въ дублировании интерваловъ, и, следовательно, частыя неблагозвучія, промахъ противъ органичности и эстетическихъ требованій слуха. Въ этой-же, несчастной практикі генераль-баса, въ этой рутинной узкости для формъ аккомпанимента, въчно по одной мъркъ, можно отыскать причину мелкости взглядовъ какого нибудь Фетиса и ему подобныхъ на гармонизацію Баха и Бетховена, а въ позднівшее время, на гармонизацію Шопена, Глинки, Шумана, Вагнера. Очень ясно, что великіе художники создають свою гармонію по внутреннему, гармоническому чутью, слушаются только своего внутренняго голоса — голось этоть есть сама гармонія, сама природа музыкальная въ человъкъ; оттого каждый истинно великій художникъ, непременно во многомъ перестраиваеть всю лиру искусства немножко на свой ладъ, а музыкальные грамотви подвигаются въ своемъ двлв черепашьимъ шагомъ, какъ улитки ползають по протоптаннымъ дорожкамъ, цвпляются крвпко за свои буки и склады и, разумвется, произносять «анаоему» на всякую музыку, которая такъ дерзка, что не укладывается въ ихъ ящики п коробочки. И въ самомъ деле: великіе педагоги, профессора композиціи въ неаполитанской консерваторіи, еще въ половин'в прошлаго в'яка — сділали подробный списокъ всёмъ дозволеннымо аккордамъ, положили строгое запрещеніе на всѣ другія, самовольные комбинаціи. И вдругь является Зальцбургскій уроженець un gio viconto - отличный виртуозь на клавецинь, четырнадцати лёть нишеть оперу итальянскую, по всёмъ правиламъ и получаеть патенть di cavalier filarmonico, делается членомъ разныхъ академій. Но воть юношт уже за двадцать, -- вотъ ужь близко къ тридцати -- онъ пишеть, разумъется, по внушению своего внутренняго закона, а не по правиламъ консерваторін и академін; «хорощи бы мы были» говариваль онъ, — «еслибъ писали такъ, какъ насъ учатъ въ книжкахъ!» И воть, теже самые, которые уввичали его лаврами за ребяческія произведенія, въ зрвлыхъ его превосходныхъ созданіяхъ находять ужасы противъ теоріи \*) и отступають отъ него, какъ отъ зачумленнаго. Не успѣла вѣчно-отстающая черепаха, музыкальная грамматика, занести въ свои протоколы «капризы и вольности» дерзкаго Моцарта, измінившаго столькимъ прекраснымъ надеждамъ со стороны «консерваторій» и сділавшагося пагубнымь приміромь для молодежи, -- какъ вдругь, является другой нѣмецкій музикусь, una tartaruga tedesca—для котораго ужь и моцартовскихъ вольностей мало; онъ пишетъ цълыя симфоніи изъ дикихъ аккордовъ, отъ которыхъ въ продолжение целаго полустолетия профессора теоріи

<sup>\*)</sup> Капельмейстеръ Сарти, бывшій и у насъ въ Россіи, при капеллѣ въ екатерининскія времена, выпустиль въ свѣтъ цѣлую бропцору противь одной запрещенной потми, въ вступительномъ адажіо моцартовскаго кваргета C-dur (изъ шести посвященныхъ Гайдиу).

каментють въ ужаст, какъ отъ лицезртнія медузиной головы. «Ну это ужъ слишкомъ!.... это ужъ конецъ всей наукт, гибель всей музыкальности! У Моцарта, по крайней мтрт была хоть мелодичность, правильная, ясная,—а тутъ ужь ровно ничего нътъ». Не забудьте, что все это факты! Не забудьте, что не дальше, какъ семь лттъ назадъ, Улыбышевъ, въ своемъ пасквилт противъ Бетховена, приводить изъ его симфоніи одно мтстечко, гдт, по улыбышевскимъ словамъ,—нътъ ничего похожато ни на мелодію, ни на гармонію, ни на риммъ.

Дело идеть о знаменитомъ переходе изъ скерцо с-mol въ финало сdur, въ колоссальной, пятой симфоніи; мелодія въ этомъ м'єстів — развитіе темы самаго скерцо; ритмъ развитія одной изъ главныхъ ритмическихъ мыслей скерцо; и во всей симфоніи гармонія напироствишая педаль на доминантв. Ясно-этого, великій зоиль Бетховена, не прим'втиль, «какъ любопытный», въ баснъ Крылова. Фетисъ, - я съ намъреніемъ повторяю этоть фактикъ, столько для насъ знаменательный, - въ своемъ учебникъ, ставить Бетховена въ примъръ дурной, ошибочной, неправильной гармоніи (harmonie vicieuse). И въ самомъ дълъ, какъ это Бетховенъ, не учившійся ни въ какой консерваторіи, осмилился написать такія звукосочетанія, которыя разомъ опрокидывають всё велервчивыя теоріи (!) г. директора бельгійской консерваторіи, словно карточные домики! Не знаю, удалось ли мий вамъ ясно представить картину этой постоянной разладицы, между истинными музыкантами и музыкальными грамотвями, между героями двла, художниками-творцами, этими благодвтелями человъчества, и между «книжниками и фарисеями» музыкального дъла, присяжными порицателями всякой свъжей истины, пока наконець сами привыкнуть къ этой истинъ, занесуть ее въ свои грамоты и ею опять, въ свою очередь, начинають казнить новыхъ дерзкихъ нововводителей, «ослушниковт закона»? Въ томъ то и дело, что тутъ опять смешиваются понятія очень различныхъ категорій. Не все то законъ, что книжники и фарисеи вздумали считать закономъ.

Между закономъ искусства, пстиннымъ, т. е. органическимъ требованіемъ, вытекающимъ изъ самаго существа дѣла, и между произвольно-поставленнымъ правиломъ—цѣлая бездна. За объяснительными примѣрами ходить не далеко; они на каждомъ шагу, всюду. Напримѣръ: дѣлать визиты утромъ— надобно въ сюртукѣ и цвѣтныхъ перчаткахъ, а вечеромъ— во фракѣ и въ бѣлыхъ перчаткахъ, это—правило; ходить ногами книзу, головой кверху, это—законъ, въ зависимости отъ устройства человѣческаго организма и отъ силы тяжести, т. е. притяженія всѣхъ тѣлъ къ землѣ—самою землею. Правило насчетъ сюртука и фрака можно очень часто нарушать безнаказанно. Вышеприведеннаго нарушать невозможно (кромѣ какъ на нѣсколько секундъ, въ видѣ фокуса, и то съ рискомъ умереть отъ быстрато прилива крови); большая часть правилъ музыкальной науки въ старыхъ учебникахъ, генералъ-басныхъ, почти также важны и логичны, какъ правило насчетъ фраковъ. До истинныхъ же законовъ му-

зыкальных организмовъ наука стала добиваться помаленьку только въ наше время. Педагогика музыкальная еще загромождена соромъ и хламомъ. Очистить все это — напомнило бы труды Геркулеса въ конюшняхъ и хлевахъ паря Авгіаса. Между тъмъ, безъ этого «очищенія» никогда толку не будетъ въ музыкальномъ ученіи. Надобно дойти до того, чтобы преподавались только законы искусства. Они умъстятся всть на какихъ нибудь 20 страничкахъ хорошо составленнаго учебника. Правила же всть надобно изъ нашего дъла изгнать безпощадно. Читатели мои, надъюсь, не придутъ въ ужасъ и смятеніе передъ революціонною мыслію. Читатели мои поняли разницу между правиломъ и закономъ искусства.

При отсутствіи «править»,—безначалія, анархіи, хаоса въ звукосочетаніяхъ все таки бояться нечего, когда будутъ свято соблюдаться непреложеные
законы, на которыхъ зиждется все искусство. И замѣтьте себѣ, что еслибы
водворился такой порядокъ, ничтожнымъ писакамъ, пачкунамъ графленой бумаги, пришлосъ бы очень плохо. Нѣтъ ничего труднѣе для натуры нехудожественной, какъ быть, на внѣшній взгаядъ, совсѣмъ на свободѣ, чтобы не проштрафиться передъ невидимымъ, тайнымъ и страшнымъ, и безпощаднымъ судилищемъ истинно-изящиаго, органическаго творчества. Для читателей моихъ
теперь вполнѣ понятенъ будетъ знаменитый отвѣтъ Бетховена своему ученику. Ученикъ Бетховена, Рисъ (Ries), замѣтилъ однажды своему учителю,
что въ одномъ изъ его первыхъ квартетовъ, въ одномъ мѣстѣ есть двѣ запрешенныя квинты. Бетховенъ спросилъ на это: «а кто жъ ихъ запретиль»?
«Какъ кто? робко возразилъ Рисъ, —Фуксъ, Марпургъ, Кирхбергеръ, Альбрехтсбергеръ!» «Ну, а и ихъ позволяю»—сказалъ Бетховенъ.

Слова эти приводятся Фетисомъ просто какъ глупость—(une sottise), какъ явное доказательство, что Бетховенъ, въ гордомъ самоослеплении, начиналъ переходить уже границы «здраваго смысла». Для насъ, теперь, напротивъ, изречение Ветховена иметь самый естественный, органически-законный смысль. Бетховень чувствоваль себя вполн'в художникомъ. Истинный художникъ, творя свои произведенія, дійствуеть, даже въ мелочахь, постоянно согласно съ истинными законами искусства, иначе, или онъ-не художникъ, или законъ-не законъ. Подробная сортировка въ области музыкальной грамматики, - что правило и что законъ, - дъло техническаго изложенія этого предмета. Мы теперь. покончивъ на время съ генералъ-басомъ, -- обратимся къ другому школьному «пугалу» - контранункту. Дёло опять, въ сущности, очень простое, еслибы не «книжники и фарисеи»! Чтобы сдёлаться вполнё понятнымъ для моихъ читателей, я долженъ здёсь напередъ объяснить нёсколько элементарныхъ въ музыкъ понятій, которыхъ названія и здёсь у насъ уже встретились. Въ музыкъ три элемента, три главныя дъйствующія силы, или три категоріи понятій въ музыкальной наукі (какъ вамъ угодно). Сочетаніе звуковъ въ ихъ последованіи одного за другимъ, хотя бы въ одномъ голосе - это называется мелодіею: сочетаніе ніскольких звуковь вь одну группу звуковь, слышимых в

одновременно, -- называется аккордомъ; отношеніе, связь, посл'ядованіе аккордовъ называется гармоніею; наконецъ, симметрическое чередованіе удареній. протяжение звуковъ, отношение между протяжными и короткими звуками, вся внутренняя пульсація, необходимая и для мелодін, и для гармонін, называется ритмомъ. Всв музыкальныя построенія имжють матеріаломъ особаго рода определенный звукъ, называемый, по этой определенности, вообще, мизыкальнымъ, (еще безъ отношеній къ орудіямъ, производящимъ это звучаніе); рядъ всёхъ музыкальныхъ звуковъ, доступныхъ слуху безъ особенныхъ усилій, составляеть длинную лестницу, отъ самыхъ густыхъ звуковъ, низкихъ (напр. басовыя трубы органа или контрабасная труба въ военномъ оркестръ, или послъдняя струна ті-на контрабасв) до самыхъ тонкихъ, высокихъ (напр. верхнія ноты маленькой флейты, или флажолеты скрипокъ, или крайнія клавиши правой стороны фортепіано); весь этоть рядъ делится только на цилме тоны и полутоны, въ особомъ порядки (наглядно представляемомъ клавіатурою фортепіано или органа); отвлеченное понятіе пространства, промежутка между двумя данными музыкальными звуками, сосёдними или далекими. — называется интервалома. Смотря съ этой стороны, можно сказать, что и весь музыкальный языкъ, съ своею грамотою, имфетъ дело только съ интервалами, съ тонами и полутовами. Отдёлять гармонію отъ мелодіи, мелодію и гармонію отъ ритма, въ сущности, неть никакой возможности безь уничтожения музыкального организма (точно такъ, какъ въ теле человеческомъ, система нервовъ сплетена съ системою мышцъ, а мускулатура въ зависимости отъ скелета; точно такъ, какъ въ рачи человаческой, на практика, натъ никакихъ разграничений между этимологіею и синтаксисомъ и т. д.); но для изученія, для методичности, надо было искусственно «абстрагировать», выдёлять одну категорію понятій изъ другихъ. Такимъ образомъ, въ генералъ-басъ, т. е. въ учени элементу гармоніи, почти не обращали вниманія на теченіе мелодической мысли, на изящность рисунка вз верхнемз слов того ряда аккордовъ, который рождался на клавишахъ, полъ пальцами «генералъ-басиста». Но каждое истинно гармоническое сочетание должно представлять собою ни что иное, какъ хоръ.

Въ хорѣ участвуютъ нѣсколько голосовъ для верхней партіи, нѣсколько для средней (или двухъ среднихъ), нѣсколько для нижней, басовой. Эти нѣсколько голосовъ для каждой партіи, въ музыкальномъ языкѣ, считаются за одинъ голосъ. Всего же остается, въ гармоническихъ группахъ, одинъ голосъ для верхней партіи, одинъ для средней (или два для двухъ среднихъ), и одинъ для баса. Звукосочетаніе такое, значитъ, можетъ быть разсматриваемо съ двухъ сторонъ: или 1) какъ рядъ звуковъ въ ихъ вертикальномъ сопоставленіи одного подъ другимъ (мы тутъ состязуемся съ наглядностью нашей музыкальной грамоты, съ нотописаніемъ), рядъ аккордовъ; или 2) какъ соединеніе въ одну тесьму нѣсколькихъ послидовательныхъ нитей, идущихъ каждая своимъ путемъ, — если обратить вниманіе не на аккорды, а на горизонтальное теченіе каждой партіи отдѣльной (верхней, средней и басовой).

Первый взглядь господствоваль деспотически въ такъ называемомъ генералъбасъ. Оттого ведение голосовъ, при такомъ учении, частенько страдало. Этотъ взглядъ дастъ намъ понятіе о цілой отдівльной отрасли музыкальной науки, о контранунктв. Мы увидимъ историческое происхождение этого слова и самое развитіе этой вътви. Злысь замытимь, что съ жизненной, практической стороны, одновременное сочетание мелодии одного голоса съ мелодиею самостоятельною, другаго голоса, уже, «а priori», должно составлять одну изъ привлекательнъйшихъ задачь для музыкальнаго воображенія. Замътимъ еще, что зпѣсь богатьйшее раздолье для антитезь, для контрастовь, сопоставленій самыхь эффектныхъ всякаго рода, т. е., для самой жизненной жилки искусства. Вообще, зам'єтимь еще, что заставить звучать вісколько голосовь разомо такъ, что-бы при общемъ, изящномъ впечатлении целаго, какъ музыки, - каждый голосъ не теряль бы своей выразительности, своего драматического значенія, оставаясь строго вернымъ драматической правде, - это самый завлекательный идеалъ для художника, который чувствуеть, въ такомо проявлении совокупнаго драматизма преимущество музыкальнаго языка, музыкальной драмы передъ драмою словесною. Идеалъ этотъ весьма достижимъ при помощи контрапунктной способности. Но способность эта, въ настоящемъ смыслъ, зависить прямо отъ дара музыкальнаго творчества, точно также, какъ способность изобретать мелодію, гармонію, ритмическія формы, чувствовать: какому голосу или какому инструменту поручить такую-то или такую то фразу музыки, зарождающейся въ голов'в сперва въ неясныхъ очертаніяхъ; - это тайны творчества, которымъ никого не выучить, при отсутствіи таланта. Можно учить обжигать кирпичи, складывать ихъ, смазывать ихъ известью и т. д., но выучить изобретать зданіе, выучить быть зодчимъ, творцомъ-нельзя. Точно также нельзя учить и контрапункту. При плохой школьной методъ генераль-баса, педагоги по крайней мфрф оставались въ предблахъ элементарнаго ученія, въ предблахъ грамматики. Съ ученіемъ контрапункту начинается—на что, до сихъ поръ, мало было обращено вниманія - начинается завзжаніе учительской ферулы, тупівйшей рутины въ область творческую. Начинается то, чему въ словесности параллель - риторические классы со своими метафорами, синекдохами, хріями. гдё учили писать ораторскую рёчь, распространяя мысль или тему подобіемъ примфромъ, контрастомъ, свидетельствомъ и заключениемъ, и все это въ однажды строго установленномъ, китайски-нерушимомъ порядкъ. Бъдные ученики риторики, изъ которыхъ ни одного «оратора» не выходило! Бёдные ученики контрапункта, изъ которыхъ не можетъ выйдти ни единый композиторъ! Ученіе контрапункту по схоластической форм'в, установленной въ средніе въка, заключалось сперва въ подбираніи одного, потомъ нъсколькихъ голосовъ къ одному данному, не иначе какъ церковному напъву, бълыми нотами; и подбираніе это было всеми способами стёсняемо. Целые годы, напримерь, ученики должны были ограничиваться бёлыми нотами и, въ своихъ контрапунктически-прибавленныхъ голосахъ, должны были ставить противъ данной бълой ноты другую тоже бълую, - nota contra notam, (punctum contra punctum, отсюда и терминъ), на следующій годъ разрешалось подбирать подъ каждую данную ноту по двѣ и т. д —все строго методически. Годиковъ черезъ пятокъ. ученикъ добирался до особой породы контрапункта (все на тотъ-же хоральный напѣвъ), гдѣ позволялось употреблять ноты и точки разнаго смѣшаннаго постоинства, т. е., и бълыя, и половинныя, и четверти, и даже осмушки съ перерываніемъ ихъ паузами и т. д., почти по произволу. Эта порода контрапункта называлась цвътистою «contrepoint fleuri»-ею замыкался много-трудный курсъ собственно контрапункта для того, чтобъ перейти къ фугъ, и не въ одномъ учебникъ не было пояснено, что только эта послъдняя метода, т. e. contrepoint fleuri и есть та ходячая монета контранунктныхъ формъ, безъ которой редко обходится сколько нибудь серьёзное музыкальное произведеніе, и ни въ одномъ учебник'в не объяснено и до сихъ поръ, что подбираніе нотки подъ нотку, именно въ этой породі контрапункта, боліве свободной по ритму и по его контрастамъ, ни къ какому результату не ведетъ. Тутъ необходимъ художественный смыслъ, талантъ; туть какъ для всего изобретаемаго въ музыкъ, надобно вдохновение. Съ учениемъ о фугъ, какъ дальнъйшей отрасли контрапунктнаго курса, безполезность риторическихъ пріемовъ педагогики выступаетъ еще явственнъе.

Посредствомъ долгаго, неимоверно-прилежнаго труда, можно довести себя по возможности «сочинить» порядочную тему для фуги и порядочно (по панвымъ учителемъ, по крайней мъръ) развить эту тему въ формахъ фуги. Но этотъ схоластическій результать такъ и останется - работой и школьныма упраженениемъ, ръшительно ничего общаго не имъющимъ съ искусствомъ. Тогда какъ таланть, и въ этой области, идеть следующимъ путемъ: присмотрится, прислушается къ лучшимъ въ свътъ фугамъ, напр. Себастыяна Баха, Гайдна, вникнеть самь собой, своимъ глазомъ и своимъ ухомъ, въ законы фуги, какъ они существують у мастеровъ, потомъ — для опыта-изобрететь свою тему, разовьеть ее-выйдеть не особенно сильная, но и не дурная фуга; другая, третья выйдуть лучше, воть и все! Арсеналь готовъ, -- батарея, съ одной стороны заряжена. «Да!» скажите вы -- не всимъже быть талантливыми геніями!!»—Не всемъ, конечно, только, кто не талантъ, зачъмъ-же ему приниматься не за свое дъло? Знать музыку, знать въ чемъ заключается контрапунктъ, проследить эти формы въ мастерскихъ произведеніяхъ, не мізшаеть каждому образованному человіку, не только что образованному музыканту-некомпозитору (а напр. фортепьянному учителю, преподавателю исторіи музыки, скрипачу или віолончелисту въ оркестрѣ) это необходимо какъ понятие, какъ свидиние, а не какъ практическій трудъ, безъ таланта ни къ чему не ведущій, а для таланта-при быстротв его развитія,не только что безполезный, но вредный, какъ тормазь, для настоящаго хода прирекающій фантазію и отбивающій охоту къ живымъ авторскимъ занятіямъ. Въ семинарской схоластикъ, за курсомъ «грамматики», слъдовалъ курсъ «риторики», за курсомъ риторики—курсъ «пінтики». Они по порядку; точно какъ въ музыкальной схоластикѣ, т. е. въ консерваторіяхъ, за курсомъ элементарнымъ по гармоніи слѣдуетъ курсъ контрапункта и фуги, а затѣмъ курсъ о «формахъ музыкальныхъ пьесъ» и курсъ инструментовки.

Никто не спорить, что хорошему музыканту, хотя-бы и не композитору, обо всемъ этомъ надо имъть точныя понятія. Но свъдънія эти, даже въ весьма отчетливой полноть, вовсе не требують изложенія въ многольтнихъ курсахъ. Однако, что знать надобно, чему выучиться можно туть всякому,— весьма немного.

Практическая-же выучка из композиторству-повторяю-есть одно изъ нельныйшихъ въ свыть заблужденій. Представьте себь, напримьрь, человыка, который готовить себя въ пъвцы и имъеть всъ къ тому способности, но къ музыкальному сочиненію--ни мальйшаго. На что-жъ этого несчастнаго ученика консерваторіи будуть долгіе годы мучать надъ задачами генераль-баса, надъ задачами контранункта, надъ сочиненіемъ (!) сонатъ и квартетовъ (!), наконецъ надъ опытами инструментовки? При отсутствіи таланта, т. е. творческой способности, все это ученіе будеть для него страшно-тяжелою обузою, бременемъ, которое заставить его возненавидеть музыку, смотреть на нее съ отвращеніемъ, а для півца это очень вредное діло; много времени у него будеть решительно отнято даромъ, тогда, какъ онь это самое время могь-бы употребить для развитія своего актерскаго или виртуознаго таланта. Возьмемъ теперь дёло съ другой стороны, представимъ себе ученика консерваторіи, очень даровитаго именно къ авторству музыкальному, будущаго талантливаго (а можеть быть и геніальнаго) композитора. И что-жъ? чёмъ лучше и богаче его способности, тамъ скорфе онъ соскучится въ этихъ курсахъ, придуманныхъ тупицами для тупицъ. Живая способность къ композиторству влечеть юношу напримерь, написать нечто въ роде «Комаринской» Глинки; безъ особыхъ притязаній на ухищренія контрапунктическія, онъ уже «сформировалъ» нъчто, весьма кругленькое и интересное, на бойкую русскую тему; теперь ему страхъ хочется разложить все это на инструменты оркестра, но онъ не знаеть, какъ приступить къ писанію этой волшебной грамоты, оркестровой партитуры! Думаеть узнать все это въ классъ. Ему говорять: «нъть, братецъ, рано! Вотъ погоди немножко. Годика черезъ три, мы тебя благословимъ идти въ классъ инструментовки, а теперь невозможно, посиди еще за контрапунктомъ», - и опять морять несчастнаго надъ контрапунктными задачами въ 8 голосовъ на какую нибудь бездушнъйшую, хоральную тему! Надо одно изъ двухъ: или отупъть, пришибить въ себъ богатый природный даръ; пли-безъ оглядки убъжать изъ отупляющаго патентованнаго заведенія. Между твмъ, если есть надобность чему нибудь учить жаждующаго музыкальныхъ познаній-такъ именно чтенію партитург оркестровыхъ.

Это чтеніе, —при способностяхь (о неспособныхь мы здісь и говорить не должны; для нихь есть множество подезныхь занятій, *кромю музыки*) — это

чтеніе даетъ самые благотворные результаты. Истинная музыка, повторяю, это галлерея картинъ образцовыхъ мастеровъ, въ партитурахъ вокальныхъ и вокально-инструментальныхъ (операхъ, ораторіяхъ, мессахъ); фортепіанная литература—только замѣна, суррогатъ истинной, многозвучной музыки для голосовъ и для оркестра. Кто не можетъ читатъ партитуръ — тотъ, хотя-бы былъ отличнымъ піанистомъ или скрипачемъ, еще вовсе не музыкантъ и не можетъ быть посвященъ въ тайны настоящаю музыкальнаго пониманія. Для чтенія партитуръ, нужны не Богъ-вѣстъ какія премудрости. Надо знать ключи, въ которыхъ пишутся ноты для разныхъ отдѣльныхъ инструментовъ и голосовъ, и надо имѣть навыкъ разомъ, однимъ езилядомъ окидывать и чногать нѣсколько строкъ (иногда до двадиати слишкомъ, вмѣстѣ, какъ пишется иногда партитура), дѣлать то, въ большомъ размѣрѣ, что каждый пьянистъ дѣлаетъ при чтеніи своихъ двизъ нотныхъ системъ, дискантовыхъ и басовыхъ.

Познаніе «ключей» и все, что къ этому относится (т. е. регистры каждаго инструмента и голоса, перекладываніе изъ тона въ тонъ и т. д.), можно узнать весьма основательно, въ какой нибуль мисяць усиленнаго труда (подразумвая, что элементарное знакомство съ музыкою преодолено уже). Остальное, т. е. навыкъ, дается упражненіемъ. Узнайте ключи, разбирайте партитуры, читайте, читайте и еще немножко-читайте! Это чтеніе необыкновенно пріохочиваеть къ занятію композиторствомъ. Въ комъ есть композиторскія силы, но еще дремлють, непремънно проснутся, при благодътельномъ вліяніи великихъ образцовъ, при ознакомленіи съ ихъ партитурами. Такъ Рафаель, Микель-Анджело стали теми, какими свёть ихъ знаеть, - черезь изучение образцовъ въ мір'в живописи своихъ предшественниковъ и въ мір'в пластики древней. Они пріучили себя «видіть» природу сквозь идеаль изящнаго, воспитали свой вкусь на лучшемъ, что было на свъть по тьмъ искусствамъ, которымъ служить считають своимъ призваніемъ. Знакомство съ образцами должно быть на первомъ планъ для желающаго работать по искусству; все это, конечно, проповъдують и въ курсахъ консерваторіи, но въ тупой, педантской формалистикъ, еще больше тягостной и стъснительной для ученика, нежели семинарская схоластика; отсрочивають живое занятіе искусствомъ для того, чтобъ морить ученика надъ одуряющими его душу азами и складами!-Точно та-же исторія и со стороны формъ музыкальныхъ пьесъ. Кому, изъ занимающихся музыкою, неизвъстно хоть инстинктивно, что музыка, по самому существу своему, должна въ расположении звуковъ своихъ, соблюдать семитричность; что безъ этой стройности въ формъ, не будеть вовсе и истинной музыкальности (точно такъ на нестройном инструмент нельзя произвести истинно музыкальныхъ звуковъ). Чтеніе образцово и туть само-собой покажеть даровитому ученику до какой степени симметричность въ музыкъ нужна для ясности ея формъ, для изящнаго впечатленія отъ цилой музыкальной пьесы.

Эти критическіе законы, въ примѣненіи ихъ къ мысли, къ идеѣ, — никогда не нарушаются у великихъ мастеровъ. Всѣ эти законы повторяеть онъ инстинктивно; они отъ природы, вложены уже каждому музыкальному таланту-иначе онъ не таланть, не музыкальность. Неужели Пушкинъ, напримъръ оттого такъ превосходно владъть стихомъ, что ему съ каоедры растолковали правила стихосложенія, ритма, т. е. стопосложенія? И неужели, на обороть—всякій кто хорошо будеть знать, «что такое есть хорей, амфибрахій, дактиль, анапестъ» непремѣнно въ состояніи будеть писать хорошо стихи? — Опять смешеніе понятій. Разсказать ученику все существующія формы пьесъ музыкальныхъ (фуги, прелюдіи, сюиты, сонаты, тріо, квартеты, симфонін-и частей сонаты или симфоніи: перваго аллегро, адажіо, минуета, финала, - потомъ формы пѣсни, романса, формы танцевъ, маршей и т. д.) -- все это очень полезно, отчасти для подражанія (потому что многое туть само-носеб'в органически хорошо и останется надолго), а еще больше съ исторической стороны (какъ увидимъ далве). Пушкину не было вреда, что онъ зналъ, напримъръ, форму сонета или даже форму какихъ нибудь «рондо, мадригаловъ» по рецептамъ «Пінтики» (Art poètique) Боало. А когда Пушкинъ писалъ своего «Онѣгина» или «Годунова» то, конечно, и не вспомнилъ ни разу «прецептовъ и рецептовъ» великаго Боало. — А учениковъ консерваторій (эти заведенія вездт на одинъ ладъ) до гроба будеть пресл'ядовать мысль: какъ-бы, первъе всего, не проштрафиться противъ того, чему насъ учили! «Мендельсонъ и Шуманъ писали симфоніи по образцу Бетховена, и мы должны такъ ихъ писать» (Напримъръ, въ наше время писать эпическую поэму потому, что Тассъ такъ писалъ, Вальтеръ такъ писалъ, подражая классическимъ образцамъ, - Иліадъ и Энеидъ - не сумароковщина-ли все это, если не тредьяковщина?) Вагнеръ, говорятъ, сдълалъ реформу въ постройкъ оперъ, но у насъ въ консерваторіи учать, что школа Вагнера опасная ересь. Мы будемъ держаться только «классическихъ» примеровъ, напримеръ оперъ Моцарта, въ ихъ строгой и простой формъ, съ ихъ «экономным» оркестромъ (надо будеть еще вернуться къ этой «экономіи» — а здёсь только спрошу: не повтореніе-ли туть отжившей уже въ литературі борьбы «романтизма съ классицизмомъ», свободной драматургіи Шекспира, Лессинга и Гюго съ драматургіею въ колодкахъ трехъ единствъ и т. д?).

Вотъ значить, именно теперь, когда полу-отживающій въ Европ'я, почти совс'ямъ исчахнувшій, выдохшійся схоластицизмь (выдохшійся для понимающихъ д'яло артистовъ, но не въ педагогик'я) насильственно вторгается въ русскую землю, на почву съ этой стороны почти еще не затронутую; теперь, когда, какъ я говорилъ уже, то, что въ словесности не можетъ показать носа въ публику, не возбуждая презрительнаго см'яха, — по музыкальной части, предлагается русскому юношеству, жаждующему ученія — какъ манна небесная, какъ путь спасенія всеобщаго мрака нев'яжества, тягот'явшаго надъ русскою музыкою; теперь, самая пора будеть критическимь взглядомъ окинуть все поле историческаго развитія музыки, за три посл'яднія стол'ятія. Взглядъ этотъ будетъ им'ять ц'ялью — празматически показать: почему именно, такой или другой ходъ музыки долженъ былъ появиться и развиться, подъ такими

п такими то условіями; насколько такой или другой изъ героевъ области музыкальнаго творчества, обогатиль общую сокровищницу искусства и, наконець— въ какомъ именно фазисѣ роды музыки въ Европѣ и у насъ въ Россіи, т. е. куда именно тяготѣетъ вся музыка. Результатные выводы сами собой подготовятъ заявленіе о томъ, чего именно должны мы, въ наше время, требовать отъ музыкальной науки (музыкальной философіи) и отъ музыкальной педагогики (обученіе музыкальнымъ матеріаламъ и силамъ). Повторяю, что для подобнаго развитія всѣхъ этихъ взглядовъ и мыслей потребовались-бы объемистые томы. Здѣсь-же будутъ предоставлены только очерки главвъйшихъ впохъ музыкальнаго развитія и главвѣйшихъ дѣятелей въ этой области, играющей весьма не послѣднюю роль въ исторіи цивилизаціи европейскихъ народовъ вообще.

II. I we can also the control of the

## Очеркъ историческаго развитія музыки вокальной и музыки инструментальной.

Устанавливая точку зрѣнія на предметь нашъ, мы видѣли, что, собственно говоря, существеннаго различія между музыкою вскальною и музыкою инструментальною и нѣтъ, и быть не можеть, —разница только въ орудіяхъ музыкальнаго языка, въ органахъ, —сущность же языка, т. е. самая музыка одна и та же,что для голоса человѣческаго (музыкальнаго органа природнаго), что для музыкальныхъ орудій, инструментовъ (органовъ искусственныхъ), сдѣланныхъ руками человѣческими въ пособіе и подражаніе образцовому, совершеннѣйшему органу—голосу.

Такимъ образомъ и самое раздѣленіе всей области музыки на два главныхъ отдѣла: музыку вокальную и музыку инструментальную важно не по существу дѣла, а только для легчайшаго «обозрѣнія» матеріаловъ фактическихъ. Въ историческомъ ходѣ, — какъ мы сейчасъ увидимъ, — тоже объ области постоянно смѣшивались, развивались одновременно, вліяли одна на другую, — и независимость одной изъ этихъ областей отъ другой есть только миоъ, придуманный нѣмецкими музыкальными филистерами.

Чтобы освоиться съ предметомъ поближе, перечислимъ всё роды музыки, встрёчаемые въ наше время въ общежитіи, т. е. въ церкви, въ театрё, въ гостинныхъ, въ бальныхъ залахъ, въ концертахъ большихъ и маленькихъ, въ военной музыкѐ, въ домашнемъ пеніи и въ песняхъ и пляскахъ простолюдиновъ.



Подведя все это подъ категоріи, отыскавъ въ нихъ роды и виды, найдемъ, что вся эта разнохарактерная масса можетъ быть сгруппирована подъ немногія рубрики, и въ этихъ разныхъ отдѣлахъ встрѣтятся многіе типы, общіе нѣсколькимъ отдѣламъ вмѣстъ.

Въ *церкви* бываеть 1) пѣніе голосовъ *без*ъ сопровожденія его другими музыкальными орудіями, т. е. чисто-вокальная музыка (въ нашемъ греко-россійскомъ исповѣданіи и въ остаткахъ стариннаго пѣнія латинской церкви); 2) пѣніе съ участіемъ (аккомпаниментомъ) органа или оркестра, или того и другого вмѣстѣ (въ церквахъ исповѣданій: римско-католическаго, лютеранскаго и реформатскаго), т. е. вокальная музыка вмѣстѣ съ инструментальною и чисто-инструментальная—въ прелюдіяхъ и концертахъ для органа.

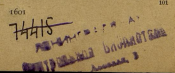
Въ *театри*, на сценѣ—этомъ *отраженіи* жизни во всѣхъ ея фазисахъ, встрѣчается музика почти всѣхъ возможныхъ родовъ, отъ плясовыхъ пѣсенъ до религіозныхъ гимновъ, иногда заимствуемыхъ прямо отъ церкви, даже съ аккопаниментомъ церковнаго органа.

Здѣсь, значить, царство музыки вокальной емпеть съ инструментальною, во всѣхъ безчисленныхъ видахъ ихъ сочетаній. Широкое поле и для чистоинструментальной музыки въ симфоническихъ прелюдіяхъ (увертюрахъ и
антрактахъ), также въ мюмыхъ сценахъ (напримѣръ мимическія сцены «Фенеллы»,—сцена волчьей долины во «Фрейшюцѣ», сцена вьюги въ «Жизни за
Царя») и наконецъ въ балетахъ сплошныхъ или эпизодахъ (въ операхъ).
Чисто-вокальная музыка встрѣчается также на театрѣ, но довольно рѣдко, —
какъ отголосокъ или народной пѣсни, или церковно-ритуальнаго пѣнія и въ
нѣкоторыхъ исключательныхъ случаяхъ музыки оперной.

Въ концертах»— или заимствуются отрывки изъ музыки церковной, или изъ музыки театральной, или исполняются (за невозможностью исполнить въ церквахъ) цёлыя большія пьесы религіозной музыки, мессы и ораторіи, или же исполняются произведенія, нарочно написанныя для концертовъ, въ области вокально-инструментальной—религіозныя и нерелигіозныя кантаты, концертныя аріи (?) и сцены (?); въ области чисто-инструментальной—симфоніи и симфоническія фантазіи, также концерты и концертныя соло для разныхъ инструментовть.

Въ гостиныхъ, т. е. въ домашнихъ концертахъ на маленькую ногу, дарство, съ одной стороны, —камерной музыки инструментальной (т. е. квартеты, тріо, сонаты и т. д., съ другой — царство піанизма, т. е. игры на фортепіано и пізнія подъ аккомпаниментъ фортепіано. Игра на отдільныхъ инструментахъ смычковыхъ или духовыхъ, игра на арфів, или на гитаріз и пізніе съ сопровожденіемъ этихъ инструментовъ — исключеніе изъ общаго правила музицировать на фортепіано.

Танцовальная музыка, т. с. плясовая, въ наше время не ограничивается бальными залами и балетными оркестрами, но повторяется въ садовыхъ концертахъ (съ привлеченіемъ въ ихъ программы и серьезныхъ отрывковъ изъ



симфонической и оперной) и им'ветъ сильнъйшее (все еще мало замъчаемое) вліяніе на есю музыку нашего времени вообще, не исключая и церковной (особенно у латинцевъ), доставляетъ также вседневное продовольствіе домашнему музицированію и полковымъ оркестрамъ (которыхъ по настоящему истинное назначеніе: марши встахъ сортовъ и фанфары трубъ).

Для низшихъ слоевь общества, кромѣ наплыва, отголосками болѣе или менѣе искаженными, отрывковъ изъ музыки театральной и романсной, главнымъ достояніемъ, —въ наше время, къ сожалѣнію, начинающимъ тонуть въ хламѣ вульгарной музыки, народу чуждой, — остаются драгоцѣнныя произведенія народной почем, простонародныя пѣсни, протяжныя, обыкновенно безъ подыгрыванія на музыкальномъ инструментѣ, и плясовыя, обыкновенно съ подыгрываніемъ.

Истинно-народныя пъсни своею характерностью, богатствомъ и свободою своихъ типическихъ мотивовъ составляли всегда и составляють драгоцъннъйшій родникъ для композиторовъ-художниковъ. Въ этомъ именно смыслъ и нашъ великій Глинка говаривалъ: «создаетъ мелодію—народъ, а мы только её арранжируемъ».

И, дъйствительно, прагматическая исторія музыки должна себѣ поставить одною изъ главныхъ задачь: раскрывать яснѣе и яснѣе, какимъ образомъ важнѣйшая часть всей существующей музыки сложилась, скристаллизировалась изъ народныхъ иѣсенъ, этихъ монадъ музыкальныхъ, послужившихъ зародышами для развитія всѣхъ дальнѣйшихъ организмовъ, до самыхъ сложныхъ симфоній и оперъ. Къ этому убѣжденію мы вернемся еще разъ.

Перечисленіе всъхъ родовъ музыки, до сихъ поръ существующихъ въ употребленіи, дозволило намъ оглядото всю область нашего предмета.

Вев роды вокальной и инструментальной музыки имъли взаимное вліяніе другъ на друга въ историческомъ своемъ развитіи. Исторія одного рода, одной категоріи музыкальныхъ произведеній не будетъ совершенно уяснена, если ее взять отдвльно, особнякомъ, но для методичности изследованія необходимо сделать это несколько искусственное, воображаемое разграниченіе. Такъ поступаеть наука и въ тысяче другихъ случаяхъ, при изложеніи исторіи, напримеръ, отдельнаго дарства или народа, почти безъ связи съ другими, хоти на для этого никогда не могло быть; или въ анатоміи, при разсмотреніи, напримеръ, системы мышцъ отдельно отъ системы венъ и артерій, системы кровообращенія отдельно отъ системы венъ и т. д., тогда какъ въ организметьна человеческаго все это находится въ неразрывной связи и взаимодействіи.

Такимъ образомъ, для удобности изложенія, можно сначала оставить совсемъ въ сторонѣ развитіе сложныхъ формъ музыки вокальной въ связи съ инструментальною, или всей области вокально-инструментальной (месса, кантата, ораторія, опера)—это будеть предметомъ IV-й статьи и дальнѣйшихъ. А здѣсь разсмотримъ историческій ходъ двухъ другихъ категорій, а